
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập II 

Cuốn 21 - 25 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập II 

Cuốn 21 - 25 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Lời nói đầu ................................................................................................................................. 4 

Cuốn 21 ..................................................................................................................................... 6 

Chƣơng 31 ............................................................................................................................. 6 

Giải Thích: Tám Bội Xả, Tám Thắng Xứ, Chín Thứ Đệ Định, Mƣời Nhất Thiết Xứ ............. 6 

Chƣơng 32 ............................................................................................................................12 

Giải Thích: Chín Tƣởng .....................................................................................................12 

Chƣơng 33 ............................................................................................................................19 

Giải Thích: Tám Niệm ........................................................................................................19 

Cuốn 22 ....................................................................................................................................29 

Cuốn 23 ....................................................................................................................................57 

Chƣơng 34 ............................................................................................................................57 

Giải Thích: Mƣời Tƣởng ....................................................................................................57 

Chƣơng 35 ............................................................................................................................70 

Giải Thích: Mƣời Một Trí ....................................................................................................70 

Cuốn 24 ....................................................................................................................................79 

Chƣơng 36 ............................................................................................................................79 

Giải Thích: Mƣời Lực .........................................................................................................79 

Cuốn 25 ....................................................................................................................................99 

Chƣơng 37 ............................................................................................................................99 

Giải Thích: Bốn Việc Không Sợ, Bốn Trí Vô Ngại ..............................................................99 





Lời nói đầu 

Trong Tập II này gồm có nửa sau của phẩm Tựa đầu, từ chƣơng 31 đến chƣơng 

46 (phẩm Tựa có 46 chƣơng, 30 chƣơng đầu đã in ở tập I  – 1997). Tiếp đó là 

phẩm Dâng bát thứ hai, phẩm Tập tƣơng ƣng thứ ba, phẩm Vãng sanh thứ tƣ, 

phẩm Thán độ thứ năm, phẩm Tƣớng lƣỡi thứ sáu. Tất cả trải dài trong 20 cuốn, 

từ cuốn 21 đến cuốn 40. 

Ngài Cƣu-ma-la-thập dịch luận Đại Trí Độ này vào khoảng năm 402-404, trƣớc 

Ngài Huyền Trang dịch trên hai thế kỷ, nên có những thuật ngữ rất xƣa, ít đƣợc 

phổ cập. Khi gặp các thuật ngữ nhƣ vậy, tôi đã đổi lại một số theo thuật ngữ của 

các vị dịch sau và đã đƣợc phổ cập nhiều hơn. Ví dụ:  

- Thuật ngữ ngũ tình, lục tình đổi lại là ngũ căn, lục căn 

- Thuật ngữ ngũ chúng, ngũ thọ chúng, ngũ ấm, ngũ thọ ấm đổi lại ngũ uẩn, ngũ 

thủ uẩn. 

- Thuật ngữ ngũ vô học chúng đổi lại ngũ vô lậu uẩn. 

- Thuật ngữ ẩn một vô ký, phi ẩn một vô ký, đổi lại là hữu phú vô ký, vô phú vô 

ký. 

- Thuật ngữ sổ duyên tận, phi sổ duyên tận; sổ duyên diệt, phi sổ duyên diệt; trí 

duyên  tận,  phi  trí  duyên  tận;  trí  duyên  diệt,  phi  trí  duyên  diệt  ở  các  chƣơng 

23,24,29,30,43 đều đổi lại là trạch diệt, phi trạch diệt. 

Phái hữu bộ khái quát tất cả pháp vào 75 pháp, trong đó 72 pháp thuộc hữu vi 

và  3  pháp  thuộc  vô  vi.  Hữu  vi  là  pháp  có  mang  theo  nó  bốn  tƣớng  hữu  vi  là 

sanh, trụ, dị, diệt. Còn pháp vô vi thì tức là chơn lý, chơn không, không có bốn 

tƣớng ấy. 

Ba pháp vô vi:  

1. Hƣ không vô vi: chỉ cho tánh suốt thông không ngăn ngại của hƣ không đối 

với sự vật. Tính trống không của hƣ không thuộc sắc pháp, bị thay đổi sanh diệt, 

còn tính suốt thông không ngăn ngại của hƣ không thì không hề thay đổi sanh 

diệt, nên gọi là vô vi. 

2. Trạch diệt vô vi: do trí tuệ lựa chọn, quán sát pháp Tứ đế, diệt đƣợc pháp hữu 

lậu hữu vi phiền não, làm hiển lộ bản tính thanh tịnh vô vi vô lậu ngoài bốn tƣớng 

hữu vi, đây tức là Niết-bàn. 

3. Phi trạch diệt vô vi: đây không phải do trí tuệ lựa chọn làm tiêu diệt, mà chính 

vì thiếu duyên, hoặc bị trở ngại nên pháp hữu lậu hữu vi tƣơng lai không sanh 

khởi đƣợc. Không sanh tức không diệt, nên cũng gọi là vô vi. 

Ba vô vi nhƣ vậy, dù dịch thuật ngữ có sai khác thì ý nghĩa cũng đồng nhau mà 

thôi. 

Trong bản dịch này có đổi chỗ dựa theo kinh Đại Bát-nhã của Ngài Huyền Trang 

dịch. 

Đôi điều nhƣ vậy, tôi xin lƣu ý quí vị độc giả. 



 PL. 2542 Từ Đàm, 

 mùa An cư Mậu Dần (1998) 

 Thích Thiện Siêu  

--o0o -- 





Cuốn 21 

Chương 31 

Giải Thích: Tám Bội Xả, Tám Thắng Xứ, Chín Thứ Đệ Định, Mười Nhất 

Thiết Xứ   

 Tám  Bội  xả:  1.  Trong  có  sắc,  ngoài  cũng  quán  sắc.  2.  Trong  không  sắc  ngoài 

quán sắc. 3. Tịnh bội xả thân tác chứng; cùng với bốn vô sắc định và một diệt 

thọ tƣởng định thành tám bội xả. 

 Bội là trái, là sạch hết năm dục, lìa tâm tham đắm ấy, nên gọi là bội xả. 

* Không  hoại sắc trong ngoài, không  diệt tƣớng  sắc trong  ngoài, lấy tâm quán 

sắc ấy bất tịnh, là bội xả thứ nhất. 

* Hoại sắc trong, diệt tƣớng sắc trong, không hoại sắc ngoài, không diệt tƣớng 

sắc ngoài, lấy tâm quán sắc ngoài ấy bất tịnh, là bội xả thứ hai. Hay bội xả này 

đều quán  bất  tịnh: 1. Quán trong quán ngoài bất tịnh,  2. Không thấy trong,  chỉ 

thấy ngoài bất tịnh, vì cớ sao? Vì chúng sanh có hai phần hành, là ái hành và 

kiến hành. Ngƣời ái nhiều thì đắm vui, phần nhiều bị buộc ở ngoại kiết sử hành; 

ngƣời kiến nhiều thì phần nhiều đắm theo thân kiến hành… bị nội kiết sử buộc. 

Do vậy nên ngƣời ái nhiều thì quán sắc ngoài bất tịnh, ngƣời kiến nhiều thì quán 

tự thân bất tịnh bại hoại. 

* Lại nữa, hành giả sơ tâm chƣa thu nhiếp vi tế, mà buộc tâm một nơi thì khó, 

cho nên quán cả trong và ngoài, dần dần tập luyện điều nhu, thì có thể bên trong 

hoại sắc tƣớng, chỉ còn quán sắc ngoài. 

 Hỏi: Nếu không có tƣớng nội sắc, thì ai sẽ quán ngoài? 

 Đáp: Ấy là đƣợc giải đạo, chẳng phải thật đạo, nghĩa là hành giả nghĩ tới ngày 

sau chết đi, lửa đốt trùng ăn, chốn vào trong đất, đều tiêu mất, nếu hiện tại quán 

cũng phân biệt thấy rõ thân này, cho đến mảy bụi cũng không còn, ấy gọi là bên 

trong không sắc tƣớng, bên ngoài quán sắc. 

 Hỏi: Hai thắng xứ đầu thấy sắc trong ngoài, sáu thắng xứ sau chỉ thấy sắc ngoài. 

Bội xả thứ nhất thấy sắc trong ngoài, bội xả thứ hai chỉ thấy sắc ngoài, cớ sao 

chỉ hoại sắc tƣớng bên trong còn sắc tƣớng bên ngoài không hoại đƣợc? 

 Đáp: Hành giả mắt thấy thân này có tƣớng chết, lấy tƣớng chết trong  vị lai ấy 

đem so với thân hiện nay, còn bốn đại bên ngoài không thấy tƣớng diệt của nó, 

nên khó có thể quán nó là không, cho nên không nói ngoại sắc tiêu hoại. 

* Lại nữa, trong khi lìa khỏi sắc giới, bấy giờ cũng không thấy sắc ngoài. 

* Tịnh bội xả thân tác chứng là, trong chỗ bất tịnh quán tịnh, nhƣ nói ở tám thắng 

xứ. Tám nhất thiết xứ đầu quán địa, thủy, hỏa, phong và xanh, vàng, đỏ, trắng 

thanh tịnh. Quán sắc xanh nhƣ hoa sen, nhƣ núi vàng rồng, nhƣ hoa Ƣu-ma-già, 

nhƣ  áo  Bà-la-nại  thật  xanh;  quán  vàng,  đỏ,  trắng  theo  mỗi  sắc  cũng  nhƣ  vậy, 

nên gọi chung là tịnh bội xả. 

 Hỏi: Nếu chung cả là tịnh bội xả, thì không nên nói nhất thiết xứ (khắp mọi chỗ)? 

 Đáp: Bội xả là pháp hành ban đầu, thắng xứ là pháp hành chặng giữa, nhất thiết 

xứ là pháp hành thành tựu lâu dài. Bất tịnh quán có hai là bất tịnh và tịnh. Trong 

bất tịnh quán có hai bội xả và bốn thắng xứ. Trong tịnh quán có một bội xả, bốn 

thắng xứ và tám nhất thiết xứ. 

 Hỏi: Hành giả lấy bất tịnh làm tịnh, thì cho là điên đảo, sao quán tịnh bội xả lại 

không điên đảo? 

 Đáp: Nữ sắc bất tịnh mà  vọng thấy là tịnh, ấy gọi là điên đảo. Còn trong quán 

tịnh bội xả, tất cả sắc xanh thật là rộng lớn, nên không điên đảo. 

* Lại nữa, vì điều phục tâm nên quán tịnh. Do tập quán bất tịnh lâu thì tâm sanh 

nhàm chán, do đó nên tập quán tịnh chẳng phải điên đảo, và cũng không đắm 

trƣớc trong đó vậy. 

* Lại nữa, hành giả trƣớc quán thân bất tịnh, nƣơng theo các thứ bất tịnh trong 

ngoài nơi thân, buộc tâm vào trong cảnh quán, bấy giờ sanh nhàm chán thân, 

nên dâm, nộ, si mỏng dần, liền tự kinh ngạc tỉnh ngộ: ta thật là không mắt, thân 

này nhƣ vậy; tại sao sanh tâm đắm trƣớc! Nhiếp tâm thật sự quán sát không để 

mê lầm nữa. Tâm đã đƣợc đều phục nhu thuận, tƣởng tƣợng thân: da, thịt, máu, 

tủy,  các  bất  tịnh  đều  trừ  bỏ,  chỉ  còn  có  xƣơng  trắng,  buộc  tâm  vào  bộ  xƣơng 

ngƣời,  nếu  nó  chạy  loạn  ra  ngoài  thì  thu  nhiếp  nó  lại,  nhiếp  tâm  sâu  vào  nên 

thấy xƣơng trắng tỏa ra ánh sáng, nhƣ mã não, nhƣ xa cừ, có thể chiếu sáng 

các vật trong ngoài. AṠlà cửa ban đầu của tịnh bội xả; vậy sau quán bộ xƣơng 

ngƣời cũng tan mất, chỉ thấy xƣơng tỏa sáng, thủ lấy sắc tinh khiết bên ngoài. 

*  Lại  nữa,  hoặc  Kim  cang,  ngọc  thật,  vàng  bạc,  vật  báu,  hoặc  đất  sạch,  hoặc 

nƣớc trong, nhƣ lửa tinh khiết không khói không củi, hoặc gió thanh không bụi. 

Các sắc xanh nhƣ núi vàng ròng, các sắc vàng nhƣ hoa Chiêm-bặc, các sắc đỏ 

nhƣ  hoa  sen  đỏ,  các  sắc  trắng  nhƣ  tuyết  trắng…,  thủ  lấy  tƣớng  ấy,  buộc  tâm 

quán tịnh, tùy các sắc ấy, mỗi thứ đều có ánh sáng trong sạch, bấy giờ hành giả 

đƣợc cảm thọ mừng vui lan khắp trong thân, ấy gọi là tịnh bội xả. Vì duyên theo 

tƣớng  thanh  tịnh,  nên  gọi  là  tịnh  bội  xả,  vì  khắp  thân  thọ  vui,  nên  gọi  là  thân 

chứng. Đƣợc thứ tâm vui này thì trái bỏ năm dục, không còn mừng vui theo nó 

nữa, nên gọi là bội xả. Nhƣng chƣa dứt hết lậu hoặc, trung gian hoặc còn sanh 

tâm kiết sử, đắm theo tịnh sắc, nên phải siêng tinh tấn để dứt tâm đắm trƣớc đó, 

biết rằng tịnh quán đó từ tâm tƣởng phát sanh. Ví nhƣ ngƣời chủ làm trò huyễn, 

xem vật huyễn biết từ mình làm ra, tâm không sanh ái trƣớc. Có thể không đeo 

theo sở duyên, nên bấy giờ bội xả đổi lại gọi là thắng xứ. Đối với quán tịnh tuy 

đã cao hơn, nhƣng  chƣa đƣợc rộng lớn. Khi  ấy hành  giả trở lại thủ lấy tƣớng 

tịnh, dùng sức bội xả và sức thắng xứ thủ lấy tƣớng đất sạch mà quán, khiến nó 

dần  dần  biến  khắp  mƣời  phƣơng  hƣ  không.  Quán  tƣớng  nƣớc,  gió,  lửa  cũng 

nhƣ  vậy.  Thủ  lấy  tƣớng  xanh  mà  quán,  khiến  nó  dần  dần  rộng  lớn,  cũng  biến 

khắp  mƣời  phƣơng  hƣ  không;  quán  tƣớng  vàng,  đỏ,  trắng  cũng  nhƣ  vậy.  Bấy 

giờ  thắng  xứ  lại  đổi  gọi  là  nhất  thiết  xứ.  Ba  việc  này  cùng  một  ý  nghĩa,  mà 

chuyển đổi làm ba tên. 

 Hỏi: Ba bội xả một, hai, ba, tám thắng xứ, mƣời nhất thiết xứ ấy, là thật quán hay 

là đắc giải quán? Nếu là  thật quán thì thân có da có  thịt sao chỉ  quán thấy bộ 

xƣơng ngƣời trắng? Do ba mƣơi sáu vật hợp làm thân cớ sao lại phân biệt quán 

rời ra ba? Bốn đại đều có tƣớng, sao dứt bỏ ba đại, chỉ quán một địa đại? Bốn 

màu chẳng phải là xanh cả, cớ sao đều quán làm màu xanh? 

 Đáp: Có thật quán cũng có đắc giải quán. Thân tƣớng thật bất tịnh, quán bất tịnh 

ấy  là  thật  quán,  các  pháp  ngoài  thân  có  tƣớng  tịnh,  các  thứ  sắc  tƣớng  ấy  là 

thanh tịnh thật, quán tịnh ấy là thật quán. Lấy một ít tịnh ấy mà quán rộng ra hết 

thảy đều tịnh, nhƣ thủ lấy ít tƣớng nƣớc, mà quán khắp tất cả đều là nƣớc, thủ 

lấy một ít tƣớng xanh mà quán khắp tất cả đều xanh, quán nhƣ vậy… ấy là đắc 

giải quán, chứ chẳng phải thật. Bốn vô sắc bội xả quán giống nhƣ trong bốn vô 

sắc định. Muốn đƣợc bội xả, trƣớc vào vô sắc định. Vô sắc định là cửa ban đầu 

của bội xả. Bội xả sắc (trái bỏ sắc) thì duyên vô lƣợng hƣ không xứ. 

 Hỏi: Vô sắc định cũng nhƣ vậy, có gì sai khác? 

 Đáp: Ngƣời phàm phu đƣợc vô sắc định ấy, ấy là vô sắc, còn thánh nhân tâm 

sâu xa đƣợc định vô sắc, một mực hƣớng tới không quay lại, ấy gọi là bội xả. 

Còn lại, thức xứ, Vô sở hữu xứ, Phi hữu tƣởng phi vô tƣởng xứ cũng nhƣ vậy. 

Trái bỏ các tâm số pháp thọ và tƣởng, ấy gọi là diệt thọ tƣởng bội xả. 

 Hỏi: Sao không gọi vô tƣởng định là bội xả? 

 Đáp: Ngƣời tà kiến không rõ tội lỗi của các pháp, vào thẳng trong định, bảo đó là 

Niết-bàn. Khi từ định khởi lại  sanh tâm  hối hận, sa  vào tà kiến cho nên chẳng 

phải bội xả. Diệt thọ tƣởng định do nhàm chán tâm tán loạn mà vào định, đƣợc 

an nghỉ tợ nhƣ Niết-bàn dính vào thân, thân nhận đƣợc nên gọi là thân chứng. 

 Tám thắng xứ: Trong có tƣớng sắc ngoài quán sắc ít, hoặc tốt hoặc xấu, là thắng 

tri thắng quán  về  sắc, ấy gọi là thắng  xứ đầu. Trong có sắc tƣớng ngoài quán 

sắc nhiều, hoặc tốt hoặc xấu, là thắng tri thắng quán về sắc, ấy gọi là thắng xứ 

thứ hai; thắng xứ thứ ba, thứ tƣ cũng nhƣ vậy, chỉ do ở trong không sắc tƣớng 

ngoài quán sắc là khác; cùng với trong cũng không sắc tƣớng, ngoài quán các 

sắc xanh, vàng, đỏ, trắng, ấy là  tám thứ thắng xứ. 

Trong có  sắc tướng ngoài quán sắc ít là nội thân không hoại, thấy ngoại duyên 

phần  ít,  là  duyên  ít  nên  gọi  ít,  vì  quán  đạo  chƣa  tăng  trƣởng  nên  quán  một  ít 

nhân duyên, chứ quán nhiều sợ khó nhiếp tâm; ví nhƣ nai chƣa điều phục không 

nên thả xa. 

 Hoặc  tốt  hoặc  xấu  là,  kẻ  sơ  học  buộc  tâm  trong  quán  duyên,  hoặc  ở  giữa  hai 

chân  mày,  hoặc  ở  trên  trán,  hoặc  ở  đầu  chót  mũi,  quán  tƣớng  bất  tịnh  trong 

thân, trong thân có tƣớng bất tịnh mà quán ra ngoài các sắc, do nghiệp báo thiện 

gọi là tốt, do nghiệp báo bất thiện gọi là xấu. 

* Lại nữa, hành giả  nhƣ theo Thầy lãnh  thọ mà quán ngoại  duyên các thứ bất 

tịnh, ấy gọi là sắc xấu, còn hành giả hoặc thời quên ức niệm, sanh tịnh tƣớng, 

quán tịnh sắc, ấy gọi là sắc tốt. 

* Lại nữa, hành giả buộc tâm vào một chỗ trong tự thân, quán sắc trong Dục giới 

có hai thứ: một là hay sanh dâm dục, hai là hay sanh sân nhuế. Sắc hay sanh 

dâm dục là tịnh sắc, sắc hay sanh sân nhuế là bất tịnh sắc, thế gọi là xấu. Đối 

với các duyên tự tại, thắng tri thắng kiến, hành giả đối với sắc đoan chánh hay 

làm sanh dâm dục mà không sanh dâm dục, đối với sắc xấu hay làm sanh sân 

nhuế mà không sanh sân nhuế, chỉ quán thấy sắc do bốn đại nhân duyên hòa 

hợp sanh, nhƣ bọt nƣớc không bền chắc; ấy gọi là hoặc tốt hoặc xấu. 

 Thắng xứ là hành giả ở trong quán môn bất tịnh, dù có các kiết sử dâm dục, sân 

thuế đến đều không theo nó, ấy gọi là thắng xứ, vì là thắng các giặc phiền não 

đối với bất tịnh mà điên đảo cho tịnh… 

 Hỏi: Hành giả làm sao trong có sắc tƣớng ngoài quán sắc? 

 Đáp:  Tám  thắng  xứ  ấy,  sâu  vào  định  tâm  điều  nhu  thì  có  thể  đƣợc.  Hành  giả 

hoặc thời thấy nội thân bất tịnh, cũng thấy ngoại sắc bất tịnh. Bất tịnh quán có 

hai cách: một là ba mƣơi sáu vật các thứ bất tịnh, hai là trừ da thịt trong ngoài 

ngũ  tạng,  chỉ  quán  tƣớng  xƣơng  trắng  nhƣ  mã  não,  nhƣ  tuyết;  quán  ba  mƣơi 

sáu vật gọi là xấu, quán nhƣ mã não, nhƣ tuyết ấy gọi là tốt. Khi hành giả quán 

trong ngoài, tâm tán loạn, khó vào thiền, thì trừ tƣớng tự thân, chỉ quán sắc bên 

ngoài. Nhƣ trong A-tỳ-đàm nói: hành giả do đƣợc quán giải thoát, thấy thân này 

chết, chết rồi đƣa đến gò mả, hoặc lửa đốt, hoặc trùng ăn, đều đã mất hết, bấy 

giờ chỉ thấy trùng và lửa, không thấy thân, ấy gọi là  trong không tướng sắc ngoài 

 quán sắc. Hành giả đúng nhƣ lời dạy quán thân là bộ xƣơng ngƣời, nếu tâm tán 

loạn ra ngoài, thì thu nhiếp trở lại vào trong quán duyên bộ xƣơng ngƣời, vì cớ 

sao? Ngƣời ấy ban đầu tập thực hành, vì chƣa thể quán các duyên vi tế, nên gọi 

là  quán sắc ít, khi quán đạo của hành giả càng sâu xa tăng trƣởng, thì lấy một 

bộ xƣơng ngƣời ấy quán khắp cõi Diêm-phù-đề đều là bộ xƣơng ngƣời, ấy gọi là 

 quán  sắc  nhiều,  do  trở  lại  nhiếp  niệm  quán  một  bộ  xƣơng  ngƣời,  do  đó  gọi  là 

 thắng tri thắng kiến. 

* Lại nữa, tùy ý vƣợt thắng đƣợc tƣớng nam nữ, tƣớng tịnh khiết của trong ngũ 

dục, nên gọi là  thắng  xứ.  Ví nhƣ ngƣời dũng kiện cỡi ngựa đánh giặc, phá đƣợc 

giặc gọi là thắng, lại chế ngự đƣơc con ngựa, cũng gọi là thắng. Hành giả cũng 

nhƣ vậy, có thể đối với tƣớng bất tịnh, quán ít đến nhiều, quán nhiều trở lại ít, ấy 

gọi là thắng xứ, cũng có thể phá giặc ngũ dục, ấy cũng gọi là thắng xứ. 

Bên trong chƣa thể hoại thân, bên ngoài quán sắc hoặc nhiều hoặc ít, hoặc tốt 

hoặc xấu, ấy là thắng xứ đầu và thứ hai. Bên trong hoại thân không sắc tƣớng, 

bên ngoài quán sắc hoặc nhiều hoặc ít, hoặc tốt hoặc xấu, ấy là thắng xứ thứ ba 

thứ tƣ. Nhiếp tâm sâu vào trong định, hoại nội thân, quán ngoại sắc thanh tịnh, 

duyên xanh quán sắc xanh, duyên vàng, đỏ, trắng quán sắc vàng, đỏ, trắng, ấy 

là bốn thắng xứ sau cùng. 

 Hỏi: Bốn thắng xứ sau cùng ấy với bốn xứ xanh, vàng, đỏ, trắng trong mƣời nhất 

thiết xứ có gì sai khác? 

 Đáp: Nhất thiết xứ xanh… có thể duyên khắp tất cả vật khiến đều xanh; thắng xứ 

này hoặc nhiều hoặc ít tùy ý quán,  không để tâm khác chiếm đoạt, quán  vƣợt 

thắng duyên ấy,  gọi là thắng xư�í nhƣ Chuyển luân thánh vƣơng thắng khắp cả 

bốn thiên hạ, còn vua Diêm-phù-đề chỉ thắng một thiên hạ mà thôi. Nhất thiết xứ 

thắng  khắp  hết  thảy  cảnh  duyên,  còn  thắng  xứ  chỉ  quán  một  ít  sắc  mà  thắng 

đƣợc, chứ không thể thắng khắp hết tất cả cảnh duyên. 

Nhƣ vậy, lƣợc nói  tám thắng xứ 

 Mười nhất thiết xứ: Bội xả và thắng xứ đã nói rồi, ở đây vì duyên khắp tất cả nên 

gọi là  nhất thiết xứ. 

 Hỏi: Tại sao  Vô sở  hữu  xứ, Phi hữu tƣởng phi  vô tƣởng  xứ không gọi là nhất 

thiết xứ? 

 Đáp: Ấy là tâm đƣợc liễu giải, an ổn khoái lạc, quảng đại vô lƣợng vô biên hƣ 

không xứ, đó là lời Phật dạy. Trong nhất thiết xứ đều có thức, có thể mau chóng 

duyên khắp hết thảy pháp, trong hết thảy pháp đều thấy có thức. Do đó Không 

vô biên xứ và Thức vô biên xứ đƣợc lập làm hai nhất thiết xứ. Còn trong Vô sở 

hữu  xứ,  không  có  vật  gì  để  có  thể  mở  rộng,  cũng  không  đƣợc  khoái  lạc,  Phật 

cũng không nói Vô sở hữu xứ là vô biên vô lƣợng. Ơ�i hữu tƣởng phi vô tƣởng 

xứ thì tâm ám độn, khó thủ đƣợc tƣớng để làm cho quảng đại. 

*  Lại  nữa,  hƣ  không  xứ  gần  với  Sắc  giới,  cũng  có  thể  duyên  sắc;  thức  xứ  thì 

năng  duyên,  duyên  sắc.  Lại  từ  thức  xứ  khởi  lên  có  thể  siêu  nhập  vào  đệ  Tứ 

thiền, từ đệ Tứ thiền khởi lên có thể siêu nhập vào thức xứ. Còn Vô sở hữu xứ, 

Phi  hữu  tƣởng  phi  vô  tƣởng  xứ  ở  xa  Sắc  giới,  không  có  nhân  duyên  của  sắc, 

nên chẳng phải nhất thiết xứ. 

Ba pháp là bội xả, thắng xứ và nhất thiết xứ ấy đều thực hành đƣợc thắng xứ. 

Nhất thiết xứ là hữu lậu. Ba bội xả đầu và bội xả thứ bảy, tám là hữu lậu, các bội 

xả còn lại hoặc hữu lậu hoặc vô lậu. 

Hai bội xả đầu, bốn thắng xứ đầu nhiếp vào Sơ thiền, Nhị thiền. Tịnh bội xả, bốn 

thắng thứ sau, tám nhất thiết xứ, nhiếp vào trong đệ Tứ thiền. Hai nhất thiết xứ 

chính tên gọi không xứ thì nhiếp vào không xứ, thức xứ thì nhiếp vào thức xứ. 

Ba bội xả đầu, tám thắng xứ, tám nhất thiết xứ, đều duyên Dục giới. Bốn bội xả 

sau duyên Vô sắc giới, và vô lậu pháp. Các công đức thù diệu, ở trong căn bản, 

vì căn bản thiện Vô sắc không duyên hạ địa. Diệt thọ tƣởng định chẳng phải tâm 

tâm số pháp nên không duyên, Phi hữu tƣởng phi vô tƣởng xứ bội xả chỉ duyên 

bốn ấm Vô sắc và pháp vô lậu. 

 Chín thứ đệ định: Từ tâm Sơ thiền khởi lên lần lƣợt thứ lớp  vào đệ Nhị thiền, 

không để cho tâm khác xen vào, hoặc thiện hoặc cấu, nhƣ vậy cho đến diệt thọ 

tƣởng định thứ chín. 

 Hỏi: Các công đức khác cũng có thứ lớp lần lƣợt, cớ sao chỉ gọi có chín thứ đệ 

định? 

 Đáp: Các công đức khác đều có dị tâm xen lẫn phát sanh, cho nên chẳng phải 

thứ đệ. Còn ở trong này tâm sâu xa, trí tuệ lanh lợi, hành giả tự thử tâm mình, từ 

Sơ thiền tâm khởi lên, tiếp vào Nhị thiền, không để cho dị niệm xen vào, nó đối 

với công đức tâm đƣợc nhu nhuyến, khéo dứt pháp ái, làm cho tâm tâm đƣợc 

nối tiếp nhau. Chín thứ đệ định này, hai thuộc hữu lậu, bảy hoặc hữu lậu hoặc vô 

lậu.  Thiền  trung  gian  và  vị  đáo  địa,  không  bền  chắc,  lại  là  sở  đắc  của  thánh 

nhân, lại đại công đức này không ở biên địa, cho nên không có thứ đệ. 

Nhƣ  vậy tám  bội  xả, tám thắng  xứ, mƣời nhất thiết  xứ, chín  thứ đệ  định trong 

pháp Thanh văn đã lƣợc nói xong. 



Chương 32 

Giải Thích: Chín Tưởng 

Kinh: Chín tƣởng là tƣởng sình, tƣởng hoại, tƣởng máu chảy, tƣởng mủ thúi rả, 

tƣởng bầm xanh, tƣởng trùng ăn, tƣởng tan rã, tƣởng xƣơng trắng, tƣởng đốt 

cháy. 

Luận.  Hỏi: Nên phải trƣớc tiên tu tập chín tƣởng để lìa dục, vậy  sau đƣợc các 

thiền, cớ sao sau khi nói các thiền định mới nói đến chín tƣởng? 

 Đáp: Trƣớc tiên ngợi khen quả báo làm cho tâm hành giả vui, chín tƣởng tuy là 

bất tịnh, nhƣng vì ngƣời tham quả báo thiền định nên chắc chắn tập hành theo. 

 Hỏi: Hành giả làm thế nào để quán chín sự, là sình trƣớng… ? 

 Đáp:  Hành  giả  trƣớc  tiên  giữ  giới  thanh  tịnh,  khiến  tâm  không  hối  tiếc,  nên  dễ 

lảnh  thọ  phép  quán,  có  thể  phá  các  giặc  phiền  não  dâm  dục.  Quán  ngƣời  khi 

mới  chết,  nói  lời  trối  trăn,  thở  ra  không  trở  lại  bỗng  liền  đã  chết.  Cả  nhà  kinh 

động, gào khóc kêu trời, nói mới đó mà đã đi đâu rồi! Khi dứt thân lạnh, không 

còn biết gì. Đó là đáng sợ nhất, không nơi nào có thể tránh khỏi. Ví nhƣ lúc kiếp 

tận lửa đốt cháy, không có gì sót lại, nhƣ nói: 

 "Chết đến không giàu nghèo, 

 Không siêng tu thiện ác, 

 Không sang cũng không hèn, 

 Già trẻ không ai khỏi, 

 Không cầu xin cứu được, 

 Dối trá cũng không khỏi, 

 Chống đỡ cũng không xong, 

 Không nơi nào thoát khỏi".  

Chết là nơi vĩnh viễn lìa ân ái, tất cả kẻ có sống rất ghét, tuy rất ghét mà không 

ai thoát đƣợc. Thân ta không bao lâu, ắt phải nhƣ vậy, đồng nhƣ cây đá, không 

hay biết gì. Ta nay không nên tham đắm ngũ dục, thình lình chết đến, đồng nhƣ 

trâu  dê,  trâu  dê  là  cầm  thú,  tuy  trông  thấy  con  khác  chết,  vẫn  chạy  nhãy  kêu 

rống, không tự giác  tri, còn ta đã  đƣợc làm thân ngƣời, phân biệt biết tốt  xấu, 

hãy nên tìm cầu pháp cam lồ bất tử, nhƣ nói: 

 "Thân sáu căn đầy đủ, 

 Trí soi cũng sáng lanh, 

 Mà không cầu Đạo pháp, 

 Luống thọ thân Trí tuệ, 

 Cầm thú đều cũng biết, 

 Dục lạc để tự vui, 

 Mà không biết phương tiện, 

 Vì Đạo tu thiện sự, 

 Đã được làm thân người, 

 Mà chỉ tự buông lung, 

 Không biết tu thiện sự, 

 Với cầm thú khác gì, 

 Chúng sanh ba đường ác, 

 Không được tu thiện đạo, 

 Đã được thân người đây, 

 Hãy gắng tự ích lợi".  

Hành  giả  đi  đến  thây  chết,  thấy  thây  chết  sình  trƣớng,  nhƣ  đảy  da  đựng  gió, 

khác với tƣớng cũ, tâm sanh nhàm sợ rằng, thân ta cũng sẽ nhƣ vậy, không khỏi 

đều đó. Thức làm chủ trong thân, sai khiến thân này thấy, nghe, nói năng, tạo 

tội, tạo phƣớc, do đó tự phóng túng để đi về đâu, mà nay chỉ thấy nhà trống còn 

đó!  Thân  này  tƣớng  tốt,  da  mịn  mày  ngài,  mắt  dài  mũi  thẳng,  trán  ngang  mày 

cao,  dáng  đẹp  nhƣ  vậy,  khiến  tâm  ngƣời  mê  lầm,  mà  nay  chỉ  thấy  phình 

chƣớng,  đẹp  ở  chỗ  nào?  Tƣớng  nam  hay  nữ,  cũng  không  thể  biết.  Quán  nhƣ 

vậy rồi, mắng trách tâm đắm dục, cái đảy phân thúi này, sình trƣớng đáng ghét, 

đâu  đủ  để  tham  trƣớc.  Thây  chết  bị  gió  nóng  lớn  dần  lên,  rã  hoại  ra  trên  đất, 

năm tạng, phân nƣớc tiểu, máu mủ chảy ra, hiện bày tƣớng xấu. Hành giả thủ 

lấy tƣớng rã hoại ấy để so với thân mình rằng ta cũng nhƣ thế, đều có các vật 

ấy, không khác gì đây. Ta thật rất ngu, bị cái đảy phân da mỏng này dối gạt, nhƣ 

con thiêu thân vào lửa, chỉ vì tham ánh sáng không biết cháy thân; đã bị rã hoại, 

tƣớng  nam  nữ  tiêu.  Điều  ta  đắm  trƣớc  cũng  đều  giống  nhƣ  vậy;  thây  chết  đã 

hoại, thịt máu tràn lan; hoặc bị gậy đánh chết, xanh bầm vàng đỏ, hoặc mặt trời 

nóng bầm đen. Lấy đủ các tƣớng ấy, để quán điều ta đắm trƣớc nhƣ những sắc 

đỏ trắng tịnh khiết đoan chính, có khác gì với đây? Đã thấy xanh bầm vàng đỏ, 

chim thú chẳng ăn, chẳng chôn chẳng dấu, thì chẳng bao lâu tiêu rã, các trùng 

rúc ăn. Hành giả thấy nhƣ vậy rồi, nghĩ thây chết ấy, vốn có sắc đẹp, hƣơng tốt 

xoa  thân,  mặc  đồ  y  phục  cao  quí,  trang  sức  lụa  hoa,  mà  nay  chỉ  thúi  hôi,  tiêu 

mục bôi bẩn, đây mới là phần đúng thật, còn sự trang sức trƣớc kia, đều là giả 

mƣợn. Nếu không đốt không chôn mà đem bỏ đồng trống, bị chim thú ăn, chim 

móc mắt, chó xé tay chân, cọp sói moi bụng, rách nát, bừa bải trên đất, có cái 

hết có cái chƣa hết. Hành giả thấy rồi, tâm sanh ý tƣởng nhàm gớm, suy nghĩ 

thây ấy khi chƣa biến hoại, là chỗ ngƣời ta ƣa đắm, mà nay bại hoại, không còn 

tƣớng cũ, chỉ thấy bừa bãi, làm chỗ chim thú ăn, rất đáng ghét sợ! 

Cầm thú đi rồi, gió thổi mặt trời đốt, gân cốt đứt lìa, mỗi thứ mỗi chỗ. Hành giả 

suy nghĩ, vốn thấy thân do hòa hợp mà có thân tƣớng, đều có thể phân biệt nam 

nữ, nay đã ly tán, mỗi thứ mỗi nơi, không còn hòa hợp, thân tƣớng cũng không, 

đều khác với cũ, chỗ đáng ƣa đắm, nay ở nơi đâu? 

Thân đã lìa tan, nơi nơi còn xƣơng trắng, chim thú đã ăn hết, chỉ còn lại xƣơng. 

Quán ngƣời xƣơng ấy, ấy gọi là cốt tƣởng. Cốt tƣởng có hai cách: một là ngƣời 

xƣơng  gân  xƣơng  liền  nhau,  hai  là  xƣơng  gân  chia  lìa.  Quán  gân  xƣơng  liền 

nhau là phá tƣớng nam nữ, dài ngắn, sắc đẹp, mịn trơn. Quán gân xƣơng chia 

lìa  là  phá  thật  tƣớng  căn  bản  về  chúng  sanh.  Cốt  tƣởng  lại  có  hai  thứ:  một  là 

tịnh, hai là bất tịnh. Tịnh là lâu ngày xƣơng trắng sạch, không máu không mỡ, 

sắc trắng nhƣ tuyết. Bất tịnh là máu thừa bôi bẩn, mỡ cao chƣa hết. 

Hành  giả  đi  đến  trong  rừng  thây,  hoặc  thấy  cỏ  cây  chất  đống,  thiêu  đốt  tử  thi, 

bụng vỡ mắt lồi, da sắc cháy đen, rất đáng ghét sợ. Trong giây lát biến thành tro 

than.  Hành  giả  thủ  lấy  ý  tƣởng  về  tƣớng  cháy  ấy,  suy  nghĩ  khi  thân  này  chƣa 

dứt,  tắm  rửa  xoa  hƣơng  đeo  hoa,  năm  dục  vui  thích,  nay  bị  lửa  đốt,  quá  hơn 

binh đao, thây này khi mới chết, hình còn giống ngƣời, bị lửa đốt giây lát, tƣớng 

củ đều biến mất. 

Hết thảy đã có thân, đều trở về vô thƣờng, ta cũng nhƣ thế. Quán chín tƣởng ấy 

thì dứt các phiền não, đối với việc dứt dâm dục là pháp hay hơn cả. Vì để dứt 

dâm dục nên nói chín tƣởng ấy. 

 Hỏi: Nói mƣời tƣởng là tƣởng  vô thƣờng, tƣởng khổ, tƣởng vô ngã, tƣởng ăn 

bất tịnh, tƣởng chết, tƣởng bất tịnh, tƣởng đoạn, tƣởng ly dục, tƣởng tận, để dứt 

trừ việc gì? 

 Đáp: Cũng để dứt ba độc dâm dục… 

 Hỏi: Nếu nhƣ vậy giữa hai tƣởng có gì sai khác? 

 Đáp: Chín tƣởng là để ngăn khỏi bị dâm dục che lấp, khi chƣa đƣợc thiền định. 

Còn mƣời tƣởng là có thể trừ diệt ba độc dâm dục… chín tƣởng nhƣ trói giặc, 

mƣời tƣởng nhƣ chém giết. Chín tƣởng là sơ học, mƣời tƣởng là thành tựu. 

*  Lại  nữa,  trong  mƣời  tƣởng  ấy,  bất  tịnh  tƣởng  thu  nhiếp  cả  chín  tƣởng.  Có 

ngƣời  nói:  trong  mƣời  tƣởng,  tƣởng  bất  tịnh,  tƣởng  ăn  đồ  bất  tịnh,  tƣởng  thế 

gian không thể vui đã gồm đủ chín tƣởng. 

* Lại có ngƣời nói: mƣời tƣởng, chín tƣởng đồng để lìa dục, đều vì Niết-bàn, vì 

cớ sao? Vì tƣởng chết đầu là trong giây lát động chuyển nói năng bổng nhiên đã 

chết, thân thể sình trƣớng tiêu hoại phân tán, mỗi mỗi đổi khác, ấy là tƣởng vô 

thƣờng, nếu đắm trƣớc pháp ấy, khi vô thƣờng tiêu hoại, tức là đau khổ. Nếu vô 

thƣờng khổ, không đƣợc tự tại, ấy thời vô ngã. Bất tịnh, vô thƣờng, khổ, vô ngã, 

thời không thể vui. 

Quán thân nhƣ vậy, đồ ăn tuy ở miệng, nƣớc dãi từ óc chảy xuống, cùng nƣơc 

miếng hòa hợp thành vị, mà nuốt với nhả nhƣ nhau, khi xuống vào trong bụng, 

tức đó là tƣởng về ăn bất tịnh. 

Do chín tƣởng này,  quán thấy thân thƣờng biến đổi, tiêu diệt trong từng niệm, 

tức là tƣởng về tƣớng chết. 

Do chín tƣởng này mà nhàm chán cái vui thế gian, biết phiền não dứt thời an ổn 

tịch diệt, tức là tƣởng về tƣớng dứt. 

Do chín tƣởng này mà ngƣời ngăn ngừa các phiền não, tức là tƣởng về tƣớng 

xa lìa. 

Do chín tƣởng này mà nhàm chán thế gian, biết thân ngũ uẩn này diệt rồi không 

còn sanh trở lại, chỗ ấy an ổn, tức là tƣởng tận. 

* Lại nữa, chín tƣởng là nhân, mƣời tƣởng là quả. Do đó nên chín tƣởng trƣớc, 

mƣời tƣởng sau. 

* Lại nữa, chín tƣởng là cửa ngoài, mƣời tƣởng là cửa trong. Thế nên Kinh nói 

hai cửa cam lồ: một là cửa bất tịnh, hai là cửa An-na-bát-na (Anapanasati: niệm 

hơi thở ra vào). 

Chín tƣởng này trừ bảy thứ nhiễm trƣớc của con ngƣời: hoặc có ngƣời nhiễm 

trƣớc  sắc,  hoặc  đỏ  hoặc  trắng,  hoặc  đỏ  trắng,  hoặc  vàng  hoặc  đen.  Hoặc  có 

ngƣời không nhiễm trƣớc sắc, chỉ nhiễm trƣớc hình dung, da mịn, ngón tay thon, 

mắt dài, mày cao. Hoặc có ngƣời không nhiễm trƣớc sắc, dung, chỉ nhiễm trƣớc 

oai nghi tới, dừng, ngồi, dậy, đi, ở, lễ bái, cúi ngƣớc, dƣơng mày, nhíu mi, gần 

gủi,  đè  xoa.  Hoặc  có  ngƣời  không  nhiễm  trƣớc  dung  sắc  oai  nghi,  chỉ  nhiễm 

trƣớc cách nói năng, tiếng êm, lời đẹp, tùy thời mà nói, hợp ý, vâng theo ý chỉ, 

hay  động  lòng  ngƣời.  Hoặc  có  ngƣời  không  nhiễm  trƣớc  dung  sắc,  oai  nghi, 

tiếng êm, chỉ nhiễm trƣớc sự xúc chạm mịn trơn, da dịu, cơ mềm, lúc nóng thân 

mát, lúc lạnh mình ấm. Hoặc có ngƣời nhiễm trƣớc cả năm điều trên. Hoặc có 

ngƣời không nhiễm trƣớc năm điều trên, chỉ nhiễm trƣớc tƣớng ngƣời hoặc nam 

hoặc nữ, dầu có đƣợc sáu thứ dục nhiễm trên, mà không gặp đƣợc ngƣời mình 

ƣa đắm, nhƣng không giải đƣợc, bèn bỏ hết năm thứ dục lạc ái trọng của thế 

gian, mà chết theo ngƣời đó. 

Tƣởng về tƣớng chết thì phần nhiều trừ đƣợc tâm ƣa đắm về oai nghi, nói năng. 

Tƣởng về tƣớng sình trƣớng, tƣớng tiêu hoại, tƣớng trùng ăn, tƣớng phân tán, 

thì phần nhiều trừ đƣợc tâm ƣa đắm về hình dung. Tƣởng về tƣớng huyết khô, 

tƣớng bầm xanh, tiêu mục, thì phần nhiều trừ đƣợc tâm ƣa đắm sắc. Tƣởng về 

tƣớng xƣơng trắng, đốt cháy, thì phần nhiều trừ đƣợc tâm ƣa đắm mịn trơn. Cả 

chín  tƣởng  thì  trừ  đƣợc  cả  các  thứ  ƣa  đắm  hỗn  tạp  và  ngƣời  mình  ƣa  thích. 

Tƣởng  về  tƣớng  trùng  ăn,  tƣớng  phân  tán,  tƣớng  xƣơng  trắng,  thì  khắp  trừ 

đƣợc tâm ƣa đắm ngƣời. Vì trong tƣớng trùng ăn dƣ tàn xƣơng trắng ly tán ấy, 

không thấy có ngƣời để có thể ƣa đắm. 

Do chín tƣởng quán ấy mà xa lìa tâm ái nhiễm, sân và si cũng mỏng bớt. Trong 

bất tịnh điên đảo tƣởng là tịnh, vì si nên đắm trƣớc thân. Nay lấy chín tƣởng này, 

chia chẻ trong thân, thấy rõ thân tƣớng, nên tâm ngu si mỏng, tâm ngu si mỏng 

thời tham dục mỏng, tham dục mỏng thời sân cũng mỏng, vì cớ sao? Ngƣời vì 

tham thân nên sanh sân, nay quán thân bất tịnh, tâm nhàm chán nên không còn 

tham thân, không tham thân nên không còn sanh sân. Ba độc mỏng nên hết thảy 

chín mƣơi tám núi kiết sử rung động, dần dần tăng tấn cách tu đạo này, dùng 

Kim cang tam-muội xô nát núi kiết sử. 

Chín tƣởng tuy là bất tịnh quán, mà nƣơng nó có thể thành đại sự; ví nhƣ thây 

thúi giữa biển cả, ngƣời bị chìm nƣơng lấy đó đƣợc lên bờ. 

 Hỏi: Chín tƣởng này có tính gì? có duyên gì? nhiếp vào xứ nào? 

 Đáp: Có tính thủ tƣởng, duyên thân ở Dục giới, nhiếp sắc tƣởng uẩn, cũng là ít 

phần của thân niệm xứ, hoặc nhiếp vào Dục giới, hoặc Sơ thiền, Nhị thiền, Tứ 

thiền. Ngƣời tâm tán loạn chƣa ly dục mà tu đắc thời hệ thuộc Dục giới, ngƣời 

tâm  ly  dục  tu  đắc,  thời  hệ  thuộc  Sắc  giới.  Tám  tƣởng  nhƣ  sình  trƣớng…  thì 

nhiếp thuộc Dục giới, Sơ thiền, Nhị thiền. Tƣởng xƣơng sạch thì nhiếp vào Dục 

giới, Sơ thiền, Nhị thiền, Tứ thiền. Trong đệ Tam thiền thì vui nhiều, nên không 

có chín tƣởng này. Chín tƣởng này là cửa mở ra cho thân niệm xứ, thân niệm 

xứ là cửa mở ra cho ba niệm xứ kia. Bốn niệm xứ này là cửa mở ra ba mƣơi bảy 

đạo phẩm, ba mƣơi bảy đạo phẩm là cửa mở ra thành Niết-bàn. Vào Niết-bàn 

thì lìa hết thảy các khổ ƣu não, vì dứt hết ngũ uẩn nhân duyên nên thọ hƣởng 

Niết-bàn thƣờng lạc. 

 Hỏi: Ngƣời Thanh văn quán nhƣ vậy, thời nhàm chán lìa dục, mau vào Niết-bàn. 

Bồ-tát  thƣơng  xót  hết  thảy  chúng  sanh,  tập  hết  thảy  Phật  pháp,  độ  hết  thảy 

chúng  sanh,  không  cầu  mau  vào  Niết-bàn  mà  vẫn  quán  chín  tƣởng  ấy,  sao 

không rơi vào chỗ chứng quả Nhị thừa? 

 Đáp: Bồ-tát sanh tâm thƣơng xót đối với chúng sanh, biết chúng sanh do ba độc 

nên phải thọ thân đời này, đời sau, tâm thống khổ. Ba độc ấy không bao giờ tự 

diệt, cũng không thể do lẽ gì khác mà diệt đƣợc, mà chỉ quán tƣởng thân trong 

ngoài đang đắm trƣớc, vậy sau mới có thể trừ. Do lẽ ấy, Bồ-tát muốn diệt độc 

dâm dục ấy nên quán chín tƣởng. Nhƣ ngƣời thƣơng kẻ bệnh mà hòa hiệp các 

vị thuốc để chữa. Bồ-tát cũng nhƣ vậy, vì chúng sanh đắm sắc nên dạy tƣởng 

tƣớng bầm xanh…, tùy theo chỗ đắm trƣớc mà phân biệt các tƣớng, nhƣ trƣớc 

đã nói, ấy là Bồ-tát thực hành quán chín tƣởng. 

* Lại nữa, Bồ-tát lấy tâm đại từ bi, tu hành chín tƣởng này với suy nghĩ rằng: ta 

chƣa  đầy  đủ  tất  cả  Phật  pháp,  không  vào  Niết-bàn,  đây  là  một  pháp  môn,  ta 

không nên ở an trong một pháp môn này, ta sẽ học hết thảy pháp môn. Vì thế 

nên Bồ-tát tu hành quán chín tƣởng, không trở ngại. 

* Bồ-tát tu hành chín tƣởng này, có khi khởi tâm nhàm chán, nghĩ rằng thân bất 

tịnh  nhƣ  vầy  đáng  ghét  đáng  sợ,  muốn  mau  vào  Niết-bàn.  Bấy  giờ  Bồ-tát  liền 

nghĩ  rằng:  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  thuyết  hết  thảy  pháp  tƣớng  không,  trong 

không,  còn  không  có  vô  thƣờng,  huống  gì  có  bất  tịnh?  Chỉ  vì  muốn  phá  vọng 

tƣởng điên đảo về tịnh, nên tập hành quán bất tịnh, biết bất tịnh này đều do nhân 

duyên hòa hiệp sanh, không có tự tánh, đều trở về tƣớng không, nay ta không 

nên chấp thủ pháp bất tịnh do nhân duyên hòa hiệp sanh vô tự tánh ấy, để muốn 

mau  vào  Niết-bàn.  Trong  Kinh  cũng  có  dạy:  nếu  trong  sắc  không  có  tƣớng  vị 

ngọt thì chúng sanh không nên đắm trƣớc sắc, nhƣng vì trong sắc có mùi vị ngọt 

nên chúng sanh khởi tâm đắm trƣớc. Nếu sắc không có tội lỗi, thì chúng sanh 

cũng không ai nhàm chán sắc, nhƣng vì sắc thật có tội lỗi, cho nên quán sắc thời 

nhàm chán. Nếu trong sắc không có tƣớng xuất ly, thời chúng sanh cũng không 

thể giải thoát đối với sắc, nhƣng vì sắc có tƣớng xuất ly, nên chúng sanh đƣợc 

giải  thoát  đối  với  sắc.  Mùi  vị  là  nhân  duyên  của  tƣớng  tịnh,  vì  thế  nên  Bồ-tát 

không chìm ở trong bất tịnh, để sớm vào Niết-bàn. 

 Nghĩa của chín tưởng đã phân biệt xong. 





Chương 33 

Giải Thích: Tám Niệm 

Kinh: Niệm Phật, niệm pháp, niệm Tăng, niệm Giới, niệm Xả, niệm Thiên, niệm 

hơi thở ra vào, niệm chết. 

Luận.  Hỏi: Tại sao tiếp theo chín tƣởng có tám niệm?   

 Đáp: Phật đệ tử ở chỗ yên vắng, nhà trống, gò mả, núi rừng, đồng nội, khéo tu 

chín tƣởng, quán thân trong ngoài bất tịnh, chán lo thân mình mà suy nghĩ rằng: 

cớ sao ta cứ mang theo mình cái đảy phân nƣớc dãi bất tịnh hạ liệt này? Bỗng 

nhiên kinh sợ, lại còn bị ác ma lấy các thứ việc dữ đến khủng bố muốn làm cho 

thối lui. Vì vậy nên tiếp theo nói tám niệm, nhƣ trong Kinh nói: Phật bảo các Tỳ-

kheo, nếu ở chỗ yên vắng, nhà trống, gò mả, núi rừng, đồng trống, trong lúc tƣ 

duy nếu có sợ hãi, lông tóc dựng đứng, bấy giờ nên niệm Phật, Phật danh hiệu 

là Nhƣ Lai, Ứng cúng, Chánh đẳng giác cho đến Thế tôn, thời sự sợ hãi liền tiêu 

diệt. Nếu không niệm Phật, hãy nên niệm Pháp. Vì Phật  pháp thanh tịnh, khéo 

nói lời hay, đƣợc quả báo hiện tại, chỉ thị mở bày, ngƣời có trí, có tâm lực hiểu 

đƣợc, niệm Pháp nhƣ vậy thời trừ sợ hãi. Nếu không niệm Pháp, thời hãy niệm 

Tăng. Chúng đệ tử Phật, tu chánh đạo, hành theo Pháp. Trong Tăng có bậc A-

la-hán  hƣớng,  A-la-hán,  cho  đến  Tu-đà-hoàn  hƣớng,  Tu-đà-hoàn.  Bốn  đôi  tám 

bậc đệ  tử  Phật  ấy là phƣớc điền  vô thƣợng của thế gian,  họ đáng đƣợc cúng 

dƣờng, chắp tay cung kính, lễ bái, đƣa đón. Niệm Tăng nhƣ vậy, thời dứt hết sợ 

hãi. 

Phật bảo các Tỳ-kheo: Đề-hoàn nhân (trời Đế-thích) đánh với A-tu-la, trong lúc 

giữa trận, bảo các chúng trời rằng: trong khi các ngƣơi đánh với A-tu-la, giả sử 

có sợ hãi, hãy niệm đến tràng thất bảo của Ta, thời sự sợ hãi dứt. Nếu không 

niệm tràng của Ta, thì hãy niệm tràng báu của thiên tử Y-xá-na (Thiên vƣơng ở 

phía  trái  Đế-thích)  thời  sự  sợ  hãi  trừ.  Nếu  không  niệm  tràng  báu  của  Y-xá-na 

thời hãy niệm tràng báu của Thiên vƣơng Bà-lâu-na (Thiên vƣơng ở phía phải 

Đế-thích) thời sự sợ hãi trừ. Do thế, biết vì nhân duyên dứt trừ sợ hãi nên tiếp 

theo nói tám niệm.   

 Hỏi: Trong Kinh nói: do ba niệm trừ sợ hãi, năm niệm làm sao còn có thể trừ sợ 

hãi?   

 Đáp: Tỳ-kheo tự niệm đến  công đức trì giới và bố thí, cũng trừ sợ hãi, vì cớ sao? 

Nếu tâm phá giới thời sợ đọa địa ngục, nếu tâm xan tham thời sợ đọa vào ngạ 

quỷ và chỗ bần cùng. Tự nghĩ ta có tịnh giới, bố thí, nếu khi nghĩ đến tịnh giới, 

nghĩ đến bố thí thời tâm hoan hỷ, nói rằng: nếu mạng ta chƣa hết thì nên tăng 

tiến tu công đức nữa, nếu đang khi mạng chung, không sợ đọa ác đạo. Do vậy, 

nên niệm giới, niệm thí cũng có thể làm cho sợ hãi không sanh. 



* Niệm chƣ thiên ở trên cõi trời đều là báo quả của tịnh giới và bố thí. Chƣ thiên 

ấy do nhân duyên phƣớc đức mà đƣợc sanh cõi kia, ta cũng có phƣớc đức ấy, 

do vậy niệm thiên cũng có thể làm cho sợ hãi không sanh. 

Khi niệm hơi thở ra vào theo 16 đề tài:  

*  Bốn về thân: 

Thở vô dài, tôi rõ biết tôi thở vô dài; thở ra dài, tôi rõ biết tôi thở ra dài. 

Thở vô ngắn, tôi rõ biết tôi thở vô ngắn; thở ra ngắn, tôi rõ biết tôi thở ra ngắn. 

Cảm giác toàn thân tôi sẽ thở vô; cảm giác toàn thân, tôi sẽ thở ra. 

An tịnh thân hành, tôi sẽ thở vô; an tịnh thân hành, tôi sẽ thở ra. 

*  Bốn về thọ: 

Cảm giác hỷ thọ, tôi sẽ thở vô; cảm giác hỷ thọ tôi sẽ thở ra. 

Cảm giác lạc thọ tôi sẽ thở vô; cảm giác lạc thọ, tôi sẽ thở ra. 

Cảm giác tâm hành, tôi sẽ thở vô; cảm giác tâm hành, tôi sẽ thở ra. 

An tịnh tâm hành, tôi sẽ thở vô; an tịnh tâm hành, tôi sẽ thở ra. 

*  Bốn về tâm: 

Cảm giác về tâm, tôi sẽ thở vô; cảm giác về tâm, tôi sẽ thở ra. 

Với tâm hân hoan, tôi sẽ thở vô; với tâm hân hoan, tôi sẽ thở ra. 

Với tâm định tĩnh, tôi sẽ thở vô; với tâm định tĩnh, tôi sẽ thở ra. 

Với tâm giải thoát, tôi sẽ thở vô; với tâm giải thoát, tôi sẽ thở ra. 

*  Bốn về pháp: 

Quán vô thƣờng, tôi sẽ thở vô; quán vô thƣờng, tôi sẽ thở ra. 

Quán ly tham, tôi sẽ thở vô; quán ly tham, tôi sẽ thở ra. 

Quán đoạn diệt, tôi sẽ thở vô; quán đoạn diệt, tôi sẽ thở ra. 

Quán từ bỏ, tôi sẽ thở vô; quán từ bỏ, tôi sẽ thở ra. 

Niệm hơi thở nhƣ vậy thời giác tƣởng vi tế còn dứt, huống là giác tƣởng sợ hãi 

thô sơ? 

 Niệm  chết:  Niệm  thân  ngũ  uẩn  sanh  diệt  trong  mỗi  niệm,  từ  khi  sanh  đến  nay 

thƣờng đi đôi với chết, sao nay lại sợ chết? 

Năm niệm trên, Phật tuy không nói, cũng có thể trừ sợ hãi, vì cớ sao? Niệm công 

đức của ngƣời khác để trừ sợ hãi thì khó, tự niệm việc mình để trừ sợ hãi thì dễ, 

do vậy nên Phật không nói.   

 Hỏi: Thế nào là  niệm Phật? 

 Đáp: Hành giả nhất tâm niệm Phật, là bậc đã đƣợc thành tựu trí tuệ nhƣ thật và 

đại từ đại bi, cho nên nói ra không sai lầm, thô tế, nhiều ít, sâu cạn, đều chân 

thật. Vì đều là chân thật, nên hiệu là  Như Lai (Tathagata). 

Lại cũng nhƣ chƣ Phật trong mƣời phƣơng ba đời, đối với chúng sanh, khởi tâm 

đại bi, hành sáu Ba-la-mật, ngộ đƣợc các pháp tƣớng, đi đến trong Vô thƣợng 

Chánh đẳng Chánh giác. Đức Phật đây cũng đi nhƣ vậy, nên hiệu là  Như Lai.  

Lại nhƣ chƣ Phật trong ba đời mƣời phƣơng thân phóng hào quang lớn, chiếu 

khắp mƣời phƣơng, phá các hắc ám, tâm xuất ánh sáng trí tuệ, phá vô minh hắc 

ám cho chúng sanh, công đức và tiếng tăm lan khắp mƣời phƣơng, đi đến Niết-

bàn. Đức Phật đây cũng nhƣ vậy, cho nên cũng hiệu là  Như Lai.  

Do có các công đức nhƣ vậy nên xứng đáng lãnh thọ sự cúng dƣờng tối thƣợng 

của tất cả Chƣ thiên, ngƣời đời, thế nên hiệu là  Ứng cúng (Arhat). 

Hoặc có ngƣời nói: vì cớ sao chỉ có Phật nói nhƣ thật, đến nhƣ vậy, đi nhƣ vậy, 

nên xứng đáng lãnh thọ sự cúng dƣờng tối thƣợng? 

Vì Phật đƣợc trí tuệ chánh biến vậy. Chánh gọi là các pháp tƣớng không động 

không hoại. Biến gọi là không chỉ một pháp hai pháp mà hết thảy pháp đều biết 

rõ hết không còn thừa, ấy hiệu là  Chánh đẳng Chánh giác (Samyak-sam buddha 

– Chánh biến tri). 

Trí tuệ chánh biến ấy, không từ vô nhân mà đƣợc, cũng không từ trời mà đƣợc, 

song do nƣơng trí tuệ và trì giới đầy đủ mà đƣợc chánh biến trí tuệ. Trí tuệ là trí 

tuệ tƣơng ƣng với Bồ-tát từ lúc mới phát tâm cho đến địa vị Kim cang tam muội. 

Trì giới là Bồ-tát từ lúc mới  phát tâm cho đến địa  vị Kim cang Tam-muội, thân 

nghiệp khẩu nghiệp luôn thanh tịnh hành động theo ý, thế nên hiệu là  Minh hành 

 túc (Vidya Caransampana). 

Nếu hành hai hành ấy thì đƣợc khéo đi, nhƣ xe có hai bánh. Khéo đi là nhƣ chỗ 

Phật trƣớc đã đi, Phật cũng đi nhƣ vậy, nên hiệu là  Thiện thệ (Sugata). 

Hoặc có ngƣời nói: Phật tự tu pháp ấy, mà không biết đƣợc việc chúng ta, do 

vậy nên Phật biết thế gian, biết nguyên nhân thế gian, biết thế gian diệt tận, biết 

đạo diệt tận thế gian, do vậy nên hiệu là  Thế gian giải (Lokavid). 

Biết thế  gian rồi, điều phục chế ngự chúng sanh, ở trên  hết  các bậc thầy,  nên 

hiệu là  Vô thượng sĩ Điều ngự trượng phu (Anutara Purasadamusarathi). 

Thƣờng lấy ba đạo dứt ba độc, dạy chúng sanh tu ba thừa đạo, do vậy nên hiệu 

là  Thiên nhân sư (Sasta Deva-manusyanam). 

Hoặc có ngƣời  nói:  do  việc gì  nên đƣợc tự lợi  ích  vô lƣợng  lại làm cho ngƣời 

khác lợi ích vô lƣợng? Vì Phật thành tựu tất cả trí tuệ, hết thảy thế gian quá khứ, 

hiện tại, vị lai, tận bất tận, động bất động, điều biết rõ ràng, nên hiệu là  Phật Đà 

(Buddha). 

Đƣợc chín danh hiệu ấy, có danh xƣng lớn, lan khắp mƣời phƣơng, thế nên hiệu 

là  Thế Tôn (Lokanatha). 

Trong Kinh Phật tự nói: các danh hiệu nhƣ vậy, hãy nên niệm Phật cách ấy. 

* Lại nữa, tất cả các thứ công đức đều có đủ nơi Phật. Trong kiếp sơ, Phật thuộc 

dòng  Chuyển  luân  thánh  vƣơng  Ma-ha  Tam-ma-đà  (Mahà  Sammata  Mahàràjà 

tức  Đại  đẳng  ý,  vua  đại  bình  đẳng)  có  oai  đức  trí  tuệ  trong  cõi  Diêm-phù-đề. 

Sanh trong các hàng Thích tử, dòng quý tánh là Kiều-đàm. Khi sanh ra ánh sáng 

chiếu khắp ba ngàn đại thiên thế giới, Phạm thiên vƣơng cầm lọng báu, Thích-

đề-hoàn nhân dùng  áo thiên  bảo thừa tiếp, Long  vƣơng  A-na-bà-đạp-đa, Long 

vƣơng  Bà-gia-đa  lấy  nƣớc  hƣơng  thơm  tắm  rửa.  Khi  sanh  ra  quả  đất  rung 

chuyển  sáu  cách,  bƣớc  đi  bảy  bƣớc,  khoan  thai  nhƣ  voi  chúa,  nhìn  xem  bốn 

phƣơng, cất lên tiếng rống sƣ tử rằng:  "Đây là thân cuối cùng của Ta, sẽ độ hết 

 thảy chúng sanh" . Tiên nhân A-tƣ-đà (Asita) xem tƣớng nói với vua Tịnh Phạn 

rằng:  "Người này dưới chân có tướng bánh xe ngàn căm, giữa ngón tay có mạng 

 lưới hợp, sẽ tự lập bình an ở trong pháp, không ai làm lay động phá hoại được, 

 chữ đức ở giữa tay, mạng lưới trang nghiêm, sẽ dùng tay ấy an ủi chúng sanh, 

 làm cho không sợ hãi" . Nhƣ vậy cho đến tƣớng thịt xƣơng, búi tóc, nhƣ đỉnh núi 

báu  xanh,  ánh  sáng  sắc  xanh  từ  bốn  phía  xuất  ra,  tƣớng  chót  đỉnh  trên  đầu 

không  thể  thấy  đƣợc,  hoặc  trời  hoặc  ngƣời,  không  ai  hơn  đƣợc,  lông  trắng  ở 

giữa hai chân mày, ánh sáng trong hơn pha lê, con mắt trong dài rộng, sắc xanh 

biếc, mũi cao thẳng đẹp, rất đáng ƣa thích. Trong miệng có 40 răng trong sạch 

mƣớt đẹp, trên bốn răng to màu trắng, ánh sáng rất hơn, môi trên môi dƣới bằng 

nhau không lớn không nhỏ, không dài không ngắn. Lƣỡi mỏng mà to, mềm mại 

sắc  đỏ  hồng,  nhƣ  hoa  sen  trời,  âm  thanh  trong  suốt  sâu  xa,  ngƣời  nghe  vui 

thích, nghe hoài không chán. Thân sắc tốt đẹp hơn vàng Diêm-phù-đề, ánh sáng 

lớn khắp thân, đủ các màu sắc, đẹp không gì sánh bằng. Với 32 tƣớng đầy đủ 

nhƣ vậy, ngƣời này không bao lâu sẽ xuất gia, đƣợc nhất thiết trí thành Phật. 

Phật thân có công đức nhƣ vậy, hãy nên niệm Phật. 

* Lại nữa, Phật thân có công đức thần lực hơn mƣời vạn voi báu bạch hƣơng, 

đây là di thể của cha mẹ. Nếu là sức của thần thông công đức thì vô lƣợng vô 

hạn. 

Phật thân có 32 tƣớng, 80 vẻ đẹp trang nghiêm, do bên trong có Phật pháp công 

đức vô lƣợng, cho nên xem không chán. Thấy Phật thân thì quên năm dục ở đời, 

muôn  việc  chẳng  nhớ.  Nếu  thấy  một  chỗ  nơi  thân  Phật  ƣa  thích  không  chán, 

không  thể  đổi  xem  chỗ  khác.  Phật  thân  có  công  đức  nhƣ  vậy,  hãy  nên  niệm 

Phật. 

* Lại nữa, Phật trì giới đầy đủ thanh tịnh, từ khi mới phát tâm tu giới, dồn chứa 

vô  lƣợng,  cùng  với  tâm  thƣơng  xót,  không  cầu  quả  báo,  không  xu  hƣớng  đạo 

Thanh  văn,  Bích-chi  Phật,  không  xen  tạp  các  kiết  sử,  chỉ  vì  tự  tâm  thanh  tịnh, 

không  não  hại  chúng  sanh,  đời  đời  trì  giới.  Do  vậy  khi  chứng  đƣợc  Phật  đạo, 

giới đƣợc đầy đủ. Hãy nên niệm đến giới uẩn của Phật nhƣ vậy. 

* Lại nữa, định uẩn của Phật đầy đủ.   

 Hỏi: Việc trì giới do thân nghiệp khẩu nghiệp thanh tịnh nên có thể biết; trí tuệ do 

phân biệt thuyết pháp, trừ hết chúng nghi nên có thể biết, còn về định, thì chính 

các  ngƣời  khác  tu  định,  còn  không  thể  biết,  huống  là  Phật  định  làm  sao  biết 

đƣợc?   

 Đáp: Do Phật có đại trí tuệ đầy đủ, nên biết thiền định chắc chắn đầy đủ, ví nhƣ 

thấy hoa sen lớn, ắt biết ao cũng sâu lớn. Lại nhƣ đèn sáng lớn, ắt biết dầu cũng 

nhiều. Cũng do Phật có sức thần thông biến hóa vô lƣợng, không thể so sánh 

nên  biết  sức  thiền  định  cũng  đầy  đủ.  Lại  nhƣ  thấy  quả  lớn,  ắt  biết  nhân  cũng 

phải lớn. 

* Lại nữa, có khi Phật tự nói cho ngƣời biết tƣớng thiền định của Ngài rất thâm 

sâu, nhƣ trong Kinh nói: Phật ngồi dƣới rừng cây của nƣớc A-đầu-ma mà vào 

thiền  định.  Khi  đó  trời  mƣa,  sấm  chớp,  sét  đánh,  có  bốn  con  trâu  đực  và  hai 

ngƣời đi cày, nghe tiếng sợ mà chết. Chốc lát mƣa tạnh, Phật từ thiền định dậy 

đi kinh hành. Có một cƣ sĩ đi đến lễ dƣới chân Phật, rồi đi theo sau Phật, bạch 

rằng: vừa rồi sấm, chớp, sét đánh, có bốn con trâu đực và hai ngƣời đi cày nghe 

tiếng sợ mà chết, Thế Tôn có nghe chăng? 

Không nghe. 

Lúc đó Phật ngủ chăng? 

Không ngủ. 

Ngài nhập định vô tâm tƣởng chăng? 

Không. Ta có tâm tƣởng, nhƣng nhập định vậy. 

Cƣ sĩ nói: thật là điều chƣa từng có. Chƣ Phật thiền định rất thậm thâm, có tâm 

tƣởng ở thiền định, tiếng sét lớn nhƣ vậy, tỉnh giác mà không nghe. 

Nhƣ trong Kinh khác Phật bảo các Tỳ-kheo: Phật vào và ra các định, chính Xá-

lợi-phất, Mục-kiền-liên còn không nghe tên, huống là biết đƣợc, ấy là thế nào? 

Nhƣ Tam-muội  vƣơng tam-muội, Sƣ tử  du hý tam-muội… Phật nhập  vào tam-

muội ấy thì có thể khiến mƣời phƣơng thế giới rung động sáu cách, phóng ánh 

sáng lớn, hóa làm vô lƣợng Phật, khắp cùng mƣời phƣơng, nhƣ A-nan có một 

lúc sanh tâm nghĩ rằng: "Lúc đức Phật Nhiên Đăng trong đời quá khứ, bấy giờ 

đời  tốt  đẹp,  ngƣời  sống  lâu,  dễ  hóa  độ  còn  nay  trong  đời  đức  Phật  Thích-ca 

Mâu-ni cõi đời  xấu ác, ngƣời sống ngắn, khó giáo hóa, Phật sự chƣa xong mà 

Ngài vào Niết-bàn chăng?" 

Sáng  sớm  đem  việc  ấy  đến  bạch  Phật.  Bạch  xong  mặt  trời  mọc.  Lúc  ấy  Phật 

nhập vào Nhật xuất tam-muội, nhƣ mặt trời phát ánh sáng chiếu cõi Diêm-phù-

đề. Từ lỗ chân lông khắp nơi thân Phật phát ánh sáng, chiếu khắp mƣời phƣơng 

hằng  hà  sa  thế  giới.  Trong  mỗi  mỗi  ánh  sáng  xuất  sanh  hoa  sen  bảy  báu  có 

ngàn cánh, trên mỗi mỗi hoa đều có Phật ngồi, mỗi mỗi đức Phật đều phóng ra 

vô lƣợng ánh sáng, trong mỗi mỗi ánh sáng đều xuất sanh hoa sen bảy báu có 

ngàn  cánh,  trên  mỗi  mỗi  hoa  đều  có  Phật  ngồi.  Các  Phật  ấy  cùng  khắp  mƣời 

phƣơng hằng hà sa thế giới, giáo hóa chúng sanh, hoặc có vị thuyết pháp, hoặc 

có vị im lặng, hoặc đi kinh hành, hoặc thần thông biến hóa, thân xuất ra nƣớc 

lửa, các thứ phƣơng tiện nhƣ vậy, độ thoát chúng sanh trong mƣời phƣơng năm 

đƣờng. A-nan nƣơng oai thần của Phật, thấy đủ các sự ấy. 

Phật thâu nhiếp thần túc từ tam-muội khởi dậy, hỏi A-nan có thấy sự ấy chăng? 

Nghe sự ấy chăng? 

A-nan đáp: nhờ oai thần của Phật, con đã thấy, đã nghe. 

Phật dạy: Phật có năng lực nhƣ vậy, thì có thể làm trọn vẹn Phật sự chăng? 

A-nan thƣa: bạch Thế Tôn! Nếu chúng sanh đầy trong mƣời phƣơng hằng hà sa 

thế giới, Phật chỉ sống một ngày, dùng năng lực nhƣ đây, hẳn có thể làm trọn 

vẹn mọi Phật sự. 

A-nan tán thán: thật là việc chƣa từng có, bạch Thế Tôn! Pháp của chƣ Phật vô 

lƣợng không thể nghĩ bàn, do vậy nên biết Phật đầy đủ thiền định. 

* Lại nữa, Phật đầy đủ tuệ uẩn, từ khi mới phát tâm, trong A-tăng-kỳ kiếp, không 

pháp  môn  gì  không  tu,  đời  đời  tập  hợp  các  công  đức,  nhất  tâm  chuyên  tinh, 

không tiếc thân mạng, để cầu trí tuệ, nhƣ Bồ-tát Đà-ba-luân (Thƣờng đề Bồ-tát). 

* Lại nữa, do khéo tu đại bi và trí tuệ nên đầy đủ tuệ uẩn, các ngƣời khác không 

có đại bi nên tuy có trí tuệ mà không đƣợc đầy đủ. Do tâm đại bi muốn độ chúng 

sanh nên cầu các thứ trí tuệ  và dứt pháp ái, dứt 62 tà kiến, không rơi  vào nhị 

biên, hoặc hƣởng thọ năm dục lạc, hoặc tu thân theo lối khổ hạnh, hoặc đoạn 

diệt, hoặc chấp thƣờng, hoặc chấp có chấp không… các pháp nhị biên nhƣ vậy. 

* Lại nữa, Phật tuệ vô thƣợng, thấy suốt không gì so sánh, do từ trong thiền định 

thâm  sâu  sanh,  do  các  phiền  não  thô  tế  không  làm  lay  động,  do  khéo  tu  37 

phẩm,  bốn  thiền,  bốn  vô  lƣợng  tâm,  bốn  vô  sắc  định,  tám  bội  xả,  chín  thứ  đệ 

định. Các công đức, do có mƣời trí lực, bốn vô sở úy, bốn vô ngại trí, 18 pháp 

bất cọng, do đƣợc vô ngại bất tƣ nghì giải thoát, nên Phật đầy đủ tuệ uẩn. 

* Lại nữa,  hay  hàng phục các luận nghị sƣ ngoại  đạo,  nhƣ  Ƣu-lâu-tần-loa Ca-

diếp,  Đại  Ca-Diếp,  Xá-lợi-phất,  Mục-kiền-liên,  Tát-giá  Ni-kiền-tử,  Bà-ta,  Thủ-la, 

Trƣờng-trão… các đại luận nghị sƣ đều hàng phục, cho nên biết tuệ uẩn Phật 

đầy đủ. 

* Lại nữa, Phật có ba tạng, 12 bộ kinh, 84.000 pháp tụ, thấy lời lẽ nhiều nhƣ vậy, 

nên biết trí tuệ của Phật cũng rất lớn. Ví nhƣ cƣ sĩ, sáng sớm thấy chỗ mƣa lớn, 

nói với mọi ngƣời rằng: đêm qua rồng làm mƣa, sức nó rất lớn. Mọi ngƣời nói: 

sao  ông  biết?  Đáp:  tôi  thấy  đất  ƣớt,  bùn  nhiều,  núi  lở,  cây  gãy,  giết  chết  chim 

muôn, do đó nên biết sức rồng rất lớn. Phật cũng nhƣ thế, có trí tuệ thâm sâu, 

tuy mắt không thấy đƣợc song mƣa trận mƣa đại pháp, khiến các đại luận sƣ và 

Thích Phạn thiên vƣơng đều hàng phục, do vậy nên biết Phật trí tuệ rất nhiều. 

* Lại nữa, chƣ Phật do đƣợc vô ngại giải thoát, nên đƣợc trí tuệ đối với hết thảy 

pháp. 

* Lại nữa, trí tuệ ấy của Phật đều thanh tịnh, vƣợt lên trên các quán, không quán 

các  pháp  tƣớng  thƣờng,  tƣớng  vô  thƣờng,  tƣớng  hữu  biên,  tƣớng  vô  biên, 

tƣớng có đi, tƣớng không đi, tƣớng có, tƣớng không, tƣớng hữu lậu, tƣớng vô 

lậu, tƣớng hữu vi, tƣớng vô vi, tƣớng sanh diệt, tƣớng không sanh diệt, tƣớng 

không, tƣớng chẳng không, thƣờng thanh tịnh vô lƣợng nhƣ hƣ không, do thế 

nên  vô  ngại.  Nếu  quán  sanh  diệt  thì  không  quán  đƣợc  chẳng  sanh  diệt,  quán 

chẳng sanh diệt thì không quán đƣợc sanh diệt; hoặc chẳng sanh diệt là thật thì 

sanh diệt không thật, hoặc sanh diệt là thật thì chẳng sanh diệt không thật. Nhƣ 

vậy các quán đều nhƣ thế, do đƣợc trí vô ngại nên biết Phật tuệ uẩn đầy đủ. 

* Lại nữa, niệm Phật giải thoát uẩn đầy đủ. Phật giải thoát khỏi các phiền não và 

tập khí, nhổ hết gốc rễ, giải thoát chân thật không thể hƣ hại, do thành tựu hết 

thảy  trí  tuệ  nên  gọi  là  vô  ngại  giải  thoát.  Thành  tựu  tám  giải  thoát,  khắp  đƣợc 

thâm sâu cho nên gọi là đầy đủ giải thoát. 

*  Lại  nữa,  lìa  thời  giải  thoát  và  tuệ  giải  thoát  bèn  thành  tựu  đầy  đủ  cọng  giải 

thoát. Do thành tựu các giải thoát nhƣ vậy, nên gọi là đầy đủ giải thoát uẩn. 

* Lại nữa, phá ma quân nên đƣợc giải thoát, lìa phiền não nên đƣợc giải thoát, 

lìa các thứ  chƣớng  ngăn thiền định nên đƣợc giải thoát, ra  vào các thiền định 

không chƣớng ngại. 

* Lại nữa, Bồ-tát ở trong kiến đế đạo (gọi tắc là kiến đạo) đƣợc mƣời sáu giải 

thoát thâm sâu: 1. Do khổ pháp trí tƣơng ƣng mà chứng đƣợc hữu vi giải thoát. 

2. Do dứt hết mƣời kiết thuộc khổ đế mà chứng đƣợc vô vi giải thoát. Nhƣ vậy 

cho đến đạo tỷ trí (cũng gọi là đạo loại trí). 

Ơ�ong tƣ duy đạo (cũng gọi là tu đạo) chứng đƣợc mƣời tám giải thoát: 1. Do 

hoặc tỷ trí hoặc pháp trí tƣơng ƣng mà chứng đƣợc hữu vi giải thoát. 2. Do dứt 

ba  tƣ  duy  kiết  (cũng  gọi  là  tƣ  hoặc)  của  cõi  Vô  sắc  mà  chứng  đƣợc  vô  vi  giải 

thoát. Nhƣ vậy do tận trí thứ 18 tƣơng ƣng mà chứng đƣợc hữu vi giải thoát và 

cho dứt hết thảy kiết sử mà chứng đƣợc vô vi giải thoát. 

Các giải thoát nhƣ vậy hòa hợp, gọi là giải thoát uẩn đầy đủ. 

* Lại nữa, niệm Phật đầy đủ giải thoát tri kiến uẩn. Giải thoát tri kiến uẩn có hai 

thứ:  1.  Phật  đối  trong  việc  giải  thoát  các  phiền  não,  dùng  tận  trí  tự  chứng  biết 

rằng: ta đã biết khổ, đã dứt tập, đã chứng diệt, đã tu đạo, ấy là tận trí giải thoát 

tri kiến uẩn đầy đủ. Lại đã biết khổ không còn biết nữa, cho đến đã tu đạo không 

còn tu nữa, ấy là vô sanh trí giải thoát tri kiến uẩn đầy đủ. 2. Phật biết ngƣời ấy 

vào  Không  môn  đƣợc  giải  thoát,  ngƣời  ấy  vào  Vô  tƣớng  môn  mà  đƣợc  giải 

thoát, ngƣời ấy vào Vô tác môn mà đƣợc giải thoát, ngƣời ấy không có phƣơng 

tiện có thể làm cho giải thoát, ngƣời ấy rất lâu mới có thể đƣợc giải thoát, ngƣời 

ấy tức thời đƣợc giải thoát, ngƣời ấy do nghe nói lời êm dịu mà đƣợc giải thoát, 

ngƣời ấy do nghe lời dạy bảo khắc khổ mà đƣợc giải thoát, ngƣời ấy do nghe 

tạp  ngữ  mà  đƣợc  giải  thoát,  ngƣời  ấy  do  thấy  sức  thần  thông  mà  đƣợc  giải 

thoát, ngƣời ấy do thuyết pháp mà đƣợc giải thoát; ngƣời ấy dâm dục nhiều, vì 

tăng dâm dục mà đƣợc giải thoát nhƣ ông Nan-đà ( Nan-đà xuất gia mà cứ nhớ 

 vợ cũ, Phật đưa đến chỗ các thiên nữ cho thấy, ông lại quên vợ cũ mà ưa các 

 thiên nữ. Nhưng phải đủ phước mới được sanh cõi trời để gần các thiên nữ, do 

 đó Nan-đà nổ lực tu tập đến được giải thoát, không còn ý tưởng dâm dục nữa – 

 N.D). Ngƣời ấy sân nhuế nhiều, vì tăng sân nhuế mà đƣợc giải thoát, nhƣ rồng 

Ƣu-lâu-tần-loa. 

Nhƣ vậy, các thứ nhân duyên đƣợc giải thoát, nhƣ đã nói trong sách Pháp nhãn. 

Ơ�ong các giải thoát ấy, biết thấy rõ ràng, ấy gọi là giải thoát tri kiến uẩn đầy đủ. 

* Lại nữa, niệm đến nhất thiết trí, nhất thiết kiến, đại từ, đại bi, mƣời trí lực, bốn 

việc không sợ, bốn trí vô ngại, mƣời tám pháp bất cọng của Phật. Niệm vô lƣợng 

công đức bất tƣ nghì nhƣ Phật đã biết, ấy gọi là niệm Phật. 

Sự niệm này, ở tại thất địa hoặc hữu lậu, hoặc vô lậu. Hữu lậu thì hữu báo, vô 

lậu thì vô báo. Tƣơng ứng với ba căn là lạc, hỷ, xả. Tu hành đắc và cũng quả 

báo đắc. Tu hành đắc là nhƣ ở trong quốc độ này học Niệm Phật tam-muội, quả 

báo  đắc  là  nhƣ  ngƣời  ở  quốc  độ  của  Phật  vô  lƣợng  thọ,  khi  sanh  ra  tự  nhiên 

niệm Phật đƣợc. 

Những giải quyết nhƣ trên đều có phân biệt rộng ở trong Luận tạng.   

 (Hết cuốn 21 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 22 

 Niệm pháp: Đúng nhƣ Phật diễn nói: hành giả nên niệm pháp  –  Pháp ấy khéo 

 nói, được kết quả ngay trong hiện tại, không nhiệt não, không chờ thời, có thể đi 

 đến thiện sứ, thông đạt không ngăn ngại. 

 Khéo nói: Vì hai đế không trái nhau, đó là thế đế và đệ nhất nghĩa đế, ngƣời trí 

không  thể  phá  hoại,  ngƣời  ngu  không  khởi  tranh  cãi.  Pháp  ấy  cũng  xa  lìa  hai 

bên,  là  hoặc  thọ  năm  dục  lạc  hoặc  thọ  khổ  hạnh;  lại  xa  lìa  hai  bên  là  hoặc 

thƣờng hoặc đoạn, hoặc ngã hoặc  vô ngã, hoặc có hoặc không, không vƣớng 

vào hai bên nhƣ vậy, ấy gọi là khéo nói. Các ngoại đạo tự quí pháp mình, chê 

bai pháp ngƣời khác, nên không thể khéo nói. 

 Được  kết  quả  ngay  trong  hiện  tại:  Xa  lìa  các  nỗi  khổ  thế  gian  do  ái  làm  nhân 

duyên phát sanh, và xa lìa các nghị luận đấu tránh do tà kiến làm nhân duyên 

phát sanh, nên thân tâm đƣợc an lạc, nhƣ Phật dạy: 

 "Người trì giới an vui, 

 Thân tâm không nhiệt não, 

 Ngũ yên thức cũng yên, 

 Tiếng tăm truyền nghe xa".  

* Lại nữa, trong Phật Pháp nói nhân duyên triển chuyển sanh quả. Nghĩa là giữ 

giới  thanh  tịnh  nên  tâm  không  hối  hận,  tâm  không  hối  hận  nên  sanh  hoan  hỷ, 

hoan hỷ nên thân tâm khoái lạc, thân tâm khoái lạc nên đƣợc nhiếp tâm, nhiếp 

tâm  nên  biết  đúng  nhƣ  thật,  biết  đúng  nhƣ  thật,  nên  đƣợc  nhàm  chán,  đƣợc 

nhàm chán nên lìa dục, lìa dục nên đƣợc giải thoát, đƣợc quả báo giải thoát nên 

đƣợc Niết-bàn, ấy gọi là đƣợc kết quả ngay trong hiện tại. Theo pháp của ngoại 

đạo chỉ khổ hạnh suông, không đƣợc gì, nhƣ A-la-hán Diêm-phù khi đắc đạo tự 

hỏi: 

 "Ta xưa làm ngoại đạo, 

 Suốt năm mươi lăm năm, 

 Chỉ ăn phân bò khô, 

 Trần trường nằm trên gai".  

Ta chịu cay đắng nhƣ vậy mà rốt cuộc không đƣợc gì, chẳng nhƣ ngày nay thấy 

Phật nghe pháp, xuất gia ba tháng mà việc cần làm đã làm xong, chứng đƣợc A-

la-hán. Do vậy nên biết theo Phật pháp đƣợc có kết quả ngay trong hiện tại.   

 Hỏi:  Nếu  theo  Phật  pháp  đƣợc  kết  quả  ngay  trong  hiện  tại,  cớ  sao  các  đệ  tử 

Phật có ngƣời không đƣợc gì?   

 Đáp:  Hành  giả  có  thể  thứ  lớp  tu  hành  đúng  nhƣ  lời  Phật  dạy,  không  ai  không 

đƣợc quả báo; cũng nhƣ ngƣời bệnh theo lời dạy của lƣơng y, theo pháp điều 

hòa chửa trị, không bệnh gì không lành. Nếu không theo lời Phật dạy, không thứ 

lớp tu hành, phá giới, loạn tâm nên không đƣợc gì, chứ chẳng phải pháp không 

hay. 

* Lại nữa, các ngƣời chƣa đắc đạo, đời này tuy không đƣợc Niết-bàn, đời sau 

đƣợc  thọ  phƣớc  báo,  lần  lƣợt  sẽ  đƣợc  Niết-bàn,  trọn  không  hƣ  dối,  nhƣ  Phật 

từng dạy, ai vì cầu Niết-bàn mà xuất gia thì hoặc chậm hoặc mau, đều sẽ chứng 

đƣợc Niết-bàn. Nhƣ vậy, là có thể đƣợc kết quả ngay trong hiện tại. 

 Không nhiệt não:  Nhiệt não có hai là  thân não  và tâm não.  Thân não là bị trói 

buộc lao tù, tra khảo hình lục… Tâm não là do dâm dục, sân nhuế, xan tham, tật 

đố  mà  ƣu  sầu,  sợ  hãi…  Trong  Phật  pháp  đây,  do  trì  giới  thanh  tịnh  nên  thân 

không  bị  các  ƣu  não  trói  buộc  lao  tù,  hình  lục…  Do  tâm  lìa  năm  dục,  trừ  năm 

triền  cái,  đƣợc  thật  đạo  nên  tâm  không  bị  ƣu  não  về  dâm  dục,  sân  nhuế,  xan 

tham, tật đố, tà nghi… Không não nên không nóng bức. 

* Lại nữa, do thiền định vô lậu phát sanh hỷ lạc, khắp thân lãnh thọ, nên nhiệt 

não đƣợc trừ, ví nhƣ ngƣời quá bị nóng bức buồn bực, đƣợc vào trong ao nƣớc, 

trong trẻo lạnh mát, không còn nhiệt não. 

* Lại nữa, các phiền não hoặc thuộc kiến, hoặc thuộc ái, ấy gọi là nhiệt. Ơ�ong 

Phật pháp không có thứ đó, nên gọi là không nhiệt não. 

 Không  chờ  thời:  Phật  pháp  không  chờ  thời  mới  tu  hành,  không  chờ  thời  mới 

đƣợc kết quả. Còn pháp ngoại đạo, khi mặt trời chƣa mọc thọ pháp, khi mặt trời 

mọc  không  thọ  pháp,  hoặc  khi  mặt  trời  mọc  thọ,  khi  mặt  trời  chƣa  mọc  không 

thọ,  hoặc  ngày  thọ  đêm  không  thọ,  hoặc  đêm  thọ  ngày  không  thọ.  Trong  Phật 

pháp không có việc thọ phải chờ thời, mà tùy khi nào tu tập tám chánh đạo, liền 

đƣợc Niết-bàn; ví nhƣ lửa đƣợc củi liền cháy, khi trí tuệ vô lậu phát sanh liền có 

thể đốt cháy các phiền não, không chờ thời.   

 Hỏi: Nhƣ trong Luật Phật dạy: có thuốc phải thời, y phải thời, ăn phải thời. Nếu 

ngƣời thiện căn chƣa thuần thục, chờ thời mới đƣợc, vì sao nói không có thời?   

 Đáp: Thời đây là theo pháp thế tục, vì muốn cho Phật pháp trụ lâu nên kết giới 

 phải thời. Còn nếu vì tu đạo để đƣợc Niết-bàn và các pháp thiền định, trí tuệ vi 

diệu  thì  không  chờ  thời.  Pháp  của  các  ngoại  đạo  đều  chờ  thời  tiết,  còn  Phật 

pháp thì chỉ chờ nhân duyên đầy đủ. Nếu tuy trì giới, thiền định mà trí tuệ chƣa 

thành tựu cũng không thể thành đạo; nếu trì giới, thiền định, trí tuệ đều thành tựu 

liền đắc quả, không còn chờ thời. 

* Lại nữa, lâu lâu mới đắc quả mới gọi là thời, còn đắc quả tức thời thì không gọi 

là thời, ví nhƣ ngƣời nhuộm giỏi, một lần bỏ đồ vào nhuộm liền thành, ngƣời tâm 

thanh  tịnh  cũng  nhƣ  thế,  nghe  pháp  liền  thâm  nhiễm,  đƣợc  pháp  nhãn  thanh 

tịnh, ấy gọi là không chờ thời. 

 Được đến thiện xứ: Ba mƣơi bảy đạo pháp vô lậu, hay đƣa ngƣời đến Niết-bàn, 

ví nhƣ vào sông Hằng, thì chắc chắn đến biển cả, pháp của các ngoại đạo chẳng 

phải ngƣời nhất thiết trí nói, vì là pháp tà kiến, đƣa đến chỗ ác, hoặc đƣợc đến 

trên trời, vẫn trở lại sa đọa chịu khổ; vì đều vô thƣờng, nên không gọi là thiện xứ.   

 Hỏi: Không có ngƣời đƣa đi, làm sao đƣợc đƣa đến Niết-bàn?   

 Đáp: Tuy không có ngƣời đƣa đi, chỉ các pháp có thể đƣa các pháp đi, khi năm 

uẩn vô lậu thiện dứt rồi (Vô dƣ Niết-bàn) thì chúng sanh đƣợc cƣỡng gọi từ năm 

uẩn đƣa đi vào Niết-bàn. Cũng nhƣ gió thổi bụi bay đi, nƣớc trôi cỏ, tuy không 

ngƣời đƣa đi, mà vẫn có thể có đi. 

* Lại nữa, nhân duyên hòa hợp không có ngƣời làm cũng không có ngƣời đƣa 

đi, mà quả báo tùy thuộc nhân duyên không đƣợc tự tại, ấy tức gọi là đi. 

 Thông đạt không ngăn ngại: Đƣợc Phật pháp ấn nên thông đạt không ngăn ngại, 

nhƣ đƣợc ấn của vua thời không bi nạn ngăn giữ.   

 Hỏi: Những gì là Phật pháp ấn?   

 Đáp: Phật pháp ấn có ba: 1. Hết thảy pháp hữu vi niệm niệm sanh diệt, đều vô 

thƣờng. 2. Hết thảy pháp vô ngã. 3. Tịch diệt Niết-bàn. 

Hành giả biết ba cõi đều là pháp hữu vi tạo tác sanh diệt, trƣớc có nay không, 

nay có sau không, niệm niệm sanh diệt, tƣơng tục tƣơng tợ sanh ra, có thể thấy 

biết đƣợc. Nhƣ dòng nƣớc, ngọn đèn, luồng gió dài, vì tƣơng tợ tƣơng tục nên 

ngƣời  ta  cho  là  một,  chúng  sanh  đối  với  pháp  vô  thƣờng,  vì  điên  đảo  chấp 

thƣờng, nên cho đi là thƣờng trú; ấy gọi là hết thảy pháp hữu vi vô thƣờng ấn. 

Hết thảy vô ngã là các pháp bên trong vô chủ, không ngƣời làm, không ngƣời 

biết,  ngƣời  thấy,  ngƣời  sanh,  không  ngƣời  tạo  tác,  các  pháp  đều  thuộc  nhân 

duyên, thuộc nhân duyên nên không tự tại, không tự tại nên không ta, vì tƣớng 

ta không thể có đƣợc. Nhƣ trong phẩm Phá ngã nói rõ, ấy gọi là vô ngã ấn.   

 Hỏi: Cớ sao chỉ có pháp tạo tác là vô thƣờng và hết thảy pháp là vô ngã?   

 Đáp:  Pháp  không  tạo  tác  thì  không  nhân  không  duyên  nên  không  sanh  không 

diệt, không sanh không diệt nên không gọi là vô thƣờng. 

* Lại nữa, đối với pháp không tạo tác, không sanh tâm điên đảo chấp trƣớc, do 

vậy không nói nó vô thƣờng, chỉ có thể nói nó là vô ngã. Có ngƣời nói thần ngã 

là tƣớng biết, thƣờng hằng biến khắp, do vậy nên nói hết thảy pháp vô ngã ấn. 

Tịch diệt tức là Niết-bàn. Lửa ba độc, ba suy ( già, bệnh, chết – N.D) bị diệt tắt 

nên gọi là tịch diệt ấn.   

 Hỏi: Sao trong tịch diệt ấn chỉ có một pháp chứ không nói nhiều pháp?   

 Đáp:  Trong  ấn  đầu  nói  về  năm  uẩn  vô  thƣờng,  trong  ấn  hai  nói  hết  thảy  pháp 

đều vô ngã, trong ấn thứ ba nói về quả của hai ấn trên, ấy gọi là tịch diệt ấn. Nói 

hết thảy pháp tạo tác là vô thƣờng, thời phá ngã sở năm dục bên ngoài, nếu nói 

vô ngã thời phá ngã pháp bên trong, ngã và ngã sở đều phá, ấy gọi là tịch diệt 

Niết-bàn. 

Hành giả quán pháp tạo tác vô thƣờng, liền sanh tâm nhàm chán sự khổ ở đời. 

Đã biết chán khổ nhƣng lại ƣa đắm chủ thể quán, cho có một chủ thể quán vô 

thƣờng, nên lại có pháp vô ngã ấn thứ hai, biết hết thảy vô ngã, đối với năm uẩn, 

mƣời hai nhập, mƣời tám giới, mƣời hai nhân duyên, trong ngoài phân biệt tìm 

kiếm chủ thể quán không thể có đƣợc, vì không thể có đƣợc nên hết thảy pháp 

vô ngã. Biết đƣợc nhƣ vậy, không khởi lên hý luận, không nƣơng tựa vào đâu, 

chỉ quy về tịch diệt, thế nên nói là tịch diệt Niết-bàn ấn.   

 Hỏi: Trong Đại thừa nói các pháp không sanh không diệt, chỉ nhất tƣớng tức là 

vô tƣớng, sao trong đây nói hết thảy pháp hữu vi tạo tác vô thƣờng gọi là pháp 

ấn? Làm sao hai pháp ấy không trái nhau?   

 Đáp:  Quán  vô  thƣờng  tức  là  nhân  duyên  để  quán  không,  nhƣ  quán  sắc  niệm 

niệm vô thƣờng tức biết sắc là không, sắc quá khứ đã diệt hoại không thể thấy 

nên không tƣớng sắc; sắc vị lai không sanh, không tác không dụng, không thể 

thấy nên không tƣớng sắc; sắc hiện tại  cũng không ngƣng trụ, không thể thấy 

không thể phân biệt biết, nên không tƣớng sắc. Không tƣớng sắc tức là không, 

không  tức  là  không  sanh  không  diệt,  không  sanh  không  diệt  với  sanh  diệt,  nó 

thật là một, mà khi nói rộng khi nói lƣợc.   

 Hỏi: Sắc quá khứ vị lai vì không thể thấy nên không tƣớng sắc, còn sắc hiện tại 

khi trụ lại có thể thấy sao nói không tƣớng sắc?   

 Đáp:  Sắc  hiện  tại  cũng  không  có  lúc  trụ  lại,  nhƣ  đã  nói  trong  đoạn  nói  về  bốn 

niệm xứ. Nếu pháp lúc sau thấy có tƣớng hƣ hoại, nên biết tƣớng hƣ hoại đó có 

từ  khi  mới  sanh,  vì  theo  đuổi  vi  tế  nên  không  biết,  nhƣ  ngƣời  mang  dép,  nếu 

ngày đầu mới mang mà không cũ, thời về sau lẽ đáng mới mãi, chứ không thể 

cũ.  Nếu  không  cũ,  thời  lẽ  đáng  là  thƣờng,  thƣờng  thì  không  tội  không  phƣớc, 

không tội không phƣớc thì pháp đạo và tục rối loạn. 

* Lại nữa, tƣớng sanh diệt thƣờng đi theo pháp tạo tác, không có lúc nào trụ lại, 

nếu có lúc trụ lại thì không sanh diệt. Do vậy, nên sắc hiện tại không có trụ lại. 

Trong trụ cũng có sanh diệt, nên trong một niệm trụ cũng là pháp hữu vi; ấy gọi 

là thông đạt vô ngại, nhƣ vậy nên niệm pháp. 

* Lại nữa, Pháp có hai thứ: 1. Ba tạng, 12 bộ, 84.000 pháp tụ mà Phật diễn nói. 

2. Nghĩa của Pháp mà Phật nói, đó là trì giới, thiền định, trí tuệ, tám chánh đạo 

và quả giải thoát Niết-bàn… 

Hành giả trƣớc nên tƣởng niệm  Pháp giáo của Phật đã diễn nói, tiếp nên tưởng 

 niệm Pháp nghĩa. 

   

 Niệm Pháp giáo Phật đã diễn nói: Lời Phật đều chân thật, mỹ diệu, có lợi ích lớn. 

Phật diễn nói cũng có sâu có cạn, quán thật tƣớng nên sâu, khéo nói nên cạn, 

tuy nói lập lại mà không có lỗi, vì mỗi mỗi đều có nghĩa. 

Phật diễn nói trụ ở bốn chỗ, có bốn thứ công đức trang nghiêm: 1. Chỗ tuệ. 2. 

Chỗ đế. 3. Chỗ xả. 4. Chỗ diệt. 

Có bốn cách đáp, nên không thể phá hoại: 1. Đáp một cách quyết định. 2. Đáp 

có giải thích. 3. Đáp bằng cách hỏi lại. 4. Đáp bằng cách bỏ qua. 

Phật diễn  nói  hoặc  có khi cho phép mà ngăn, hoặc có khi  ngăn  mà cho  phép, 

hoặc  cho  phép  mà  chẳng  ngăn,  hoặc  ngăn  mà  chẳng  cho  phép,  bốn  điều  ấy 

thuận nhau không trái. 

Phật nói đƣợc thật tƣớng các pháp nên không hý luận. 

Nói có nghĩa có lý nên phá các thứ luận hữu luận vô. Phật diễn nói tùy thuận đệ 

nhất  nghĩa,  nên  tuy  nói  pháp  thế  gian,  cũng  không  có  lỗi,  vì  cùng  với  hai  đế 

không trái nhau, vì tùy thuận lợi ích, với ngƣời thanh tịnh thì nói lời mỹ diệu, với 

ngƣời không thanh tịnh thì nói lời gay gắt, dù nói mỹ diệu hay nói lời gay gắt đều 

không có tội lỗi. 

Lời Phật nói đều tùy thuận thiện pháp, cũng không đắm trƣớc thiện pháp. Tuy là 

oan gia, pháp cấu uế cũng không lấy làm tự cao, tuy có các lời quở trách cũng 

không có tội quở trách, tuy đủ lời tán thán pháp, cũng không nƣơng tựa cái gì, 

trong lời Phật nói cũng không thêm không bớt, hoặc nói lƣợc hoặc nói rộng. Lời 

Phật nói lúc đầu thiện, lâu dài cứu tìm về sau cũng thiện. Lời Phật nói tuy nhiều 

mà nghĩa vị không nhạt mỏng, tuy nói các lời tạp ngữ mà nghĩa cũng không tạp 

loạn. Tuy dẫn dắt lòng ngƣời, cũng không khiến ngƣời sanh tâm ƣa đắm. Tuy 

hiển bày điều cao siêu kỳ dị cũng không làm cho ngƣời sợ hãi. Tuy có chỗ đạt 

đến biến khắp mà kẻ phàm phu tiểu nhân không thể biết. Lời Phật nhƣ vậy, có 

các  sự  hy  hữu,  hay  làm  cho  ngƣời  dựng  đứng  lông  tóc,  toát  mồ  hôi,  khí  đầy, 

thân  thể  run  sợ.  Cũng  hay  khiến  chƣ  thiên  sanh  tâm  nhàm  chán  dục  lạc,  âm 

thanh khắp mƣời phƣơng, cõi đất chấn động sáu cách. Cũng làm cho ngƣời xả 

bỏ  sự  đắm  trƣớc  kiên  cố  từ  đời  vô  thỉ,  kẻ  không  đắm  trƣớc  kiên  cố  thì  có  thể 

đƣợc vui. 

Lời Phật dạy ngƣời tội ác nghe, vì tự có tội nên lo sợ bức não, ngƣời khéo nhất 

tâm  tinh  tấn  nhập  đạo  nghe  thì  nhƣ  uống  vị  cam  lồ.  Đoạn  đầu  cũng  tốt,  đoạn 

giữa cũng tốt, đoạn sau cũng tốt. 

* Lại nữa, trong nhiều hội chúng mỗi mỗi đều muốn nghe, Phật dùng một lời đáp, 

mỗi mỗi đều đƣợc hiểu, mỗi mỗi tự nghĩ Phật nói riêng cho mình, giữa đại chúng 

tuy có ở xa gần khác nhau mà nghe âm thanh không có thêm bớt, khắp cả ba 

ngàn  đại  thiên  thế  giới  cho  đến  mƣời  phƣơng  vô  lƣợng  thế  giới,  ngƣời  đáng 

đƣợc  độ  thì  nghe  đƣợc,  ngƣời  không  đáng  đƣợc  độ  thì  không  nghe  đƣợc,  ví 

nhƣ sấm sét dậy đất mà ngƣời  điếc thì  không nghe, còn  ngƣời nghe thì đƣợc 

ngộ. Nhƣ vậy là tƣởng niệm các lời dạy của Phật. 

Những  gì  là   Pháp  nghĩa?  Tín,  giới,  xả,  nghe,  định,  tuệ…  là  các  thiện  pháp  về 

đạo và ba pháp ấn nhƣ trong đoạn Thông đạt vô ngại nói: Hết thảy pháp hữu vi 

vô  thƣờng,  hết  thảy  pháp  vô  ngã,  tịch  diệt  Niết-bàn,  ấy  gọi  là  nghĩa  của  Phật 

pháp. Ba pháp ấn ấy, hết thảy luận nghị sƣ không thể phá hoại, tuy có nói nhiều 

điều, cũng không thể làm biến chuyển các pháp tánh, nhƣ tƣớng lạnh không thể 

chuyển làm tƣớng nóng, các pháp tánh không thể phá hoại, giả sử ngƣời ta có 

thể làm thƣơng tổn hƣ không mà các pháp ấn này đúng nhƣ pháp không thể phá 

hoại.  Thánh  nhân  biết  ba  thứ  pháp  tƣớng  ấy,  lìa  khỏi  hết  thảy  chỗ  đấu  tranh 

nƣơng tựa theo tà kiến. Thí nhƣ ngƣời có mắt thấy các ngƣời mù cãi nhau về 

màu sắc chỉ thƣơng mà cƣời, chứ không cùng tranh cãi.   

 Hỏi: Phật dạy trong pháp Thanh văn có bốn sự thật, trong pháp Đại thừa có một 

sự thật, vì sao nay nói ba sự thật?   

 Đáp: Phật dạy ba thật pháp ấn, nếu nói rộng thời có bốn, nói lƣợt thời là một. Nói 

vô thƣờng tức là khổ đế, tập đế, đạo đế. Nói vô ngã thời là chung hết thảy pháp. 

Nói tịch diệt Niết-bàn tức là diệt đế. 

*  Lại  nữa,  pháp  hữu  vi  vô  thƣờng,  vì  niệm  niệm  sanh  diệt,  đều  thuộc  nhân 

duyên,  không  tự  tại,  không  tự  tại  nên  vô  ngã.  Vì  vô  thƣờng  vô  ngã  nên  là  vô 

tƣớng, nên tâm không đắm trƣớc, vô tƣớng không đắm trƣớc nên tức là tịch diệt 

Niết-bàn.  Do  vậy  nên  trong  pháp  Đại  thừa  tuy  nói  hết  thảy  pháp  không  sanh 

không diệt, nhất tƣớng, ấy là vô tƣớng. Vô tƣớng tức là tịch diệt Niết-bàn. Niệm 

Pháp tam-muội ấy duyên trí duyên tận  (tức duyên trạch diệt vô vi Niết-bàn – N.D) 

và công đức các vị Bồ-tát, Bích-chi Phật.   

 Hỏi:  Cớ  sao  niệm  Phật  chỉ  duyên  đến  các  công  đức  vô  lậu  trong  thân  Phật? 

Niệm Tăng tam-muội chỉ duyên đến các pháp lậu và vô lậu trong thân các đệ tử 

Phật?  Còn  các  pháp  thiện  vô  lậu  khác  đều  là  sở  duyên  của  Niệm  pháp  tam-

muội?   

 Đáp: Đó là Ca-chiên-diên-ni-tử nói nhƣ vậy. Còn ngƣời Đại thừa thì nói: ba đời 

mƣời  phƣơng  Phật  và  chƣ  Phật  từ  sơ  phát  tâm  cho  đến  pháp  cùng  tận,  ở 

khoảng trung gian ấy làm công đức thần lực gì đều là sở duyên của Niệm Phật 

tam-muội. Nhƣ pháp giáo và pháp nghĩa của Phật dạy, từ một câu một kệ, cho 

đến 48.000 pháp tụ tín, giới, xả, nghe, định, tuệ… các thiện pháp, cho đến Vô dƣ 

Niết-bàn, đều là sở duyên của Niệm pháp tam-muội. Các Bồ-tát, Bích-chi Phật, 

và chúng Thanh văn, trừ Phật, hết thảy thánh chúng và các công đức đều là sở 

duyên của Niệm Tăng tam-muội. 

 Niệm Tăng: Chúng đệ tử của Phật  đầy đủ giới uẩn, định uẩn, tuệ uẩn, giải thoát 

 uẩn, giải thoát tri kiến uẩn, có bốn đôi tám bậc, xứng đáng thọ sự cúng dường 

 kính  lễ  của  trời,  người,  là  ruộng  phước  vô  thượng  của  thế  gian.   Hành  giả  nên 

niệm đến Tăng nhƣ lời Phật tán thán. Hoặc Thanh văn Tăng, hoặc Bích-chi Phật 

Tăng, hoặc công đức Bồ-tát Tăng, các thánh Tăng ấy đầy đủ năm uẩn nhƣ trên 

đã nói.   

 Hỏi:  Đoạn  trƣớc  lấy  năm  uẩn  tán  thán  Phật,  sao  lại  còn  lấy  năm  uẩn  tán  thán 

Tăng?   

 Đáp: Tùy chỗ các đệ tử đƣợc năm uẩn mà tán thán là đầy đủ. Đầy đủ có hai: 1. 

Thật  đầy  đủ.  2.  Đầy  đủ  trên  danh  nghĩa.  Nhƣ  đối  đệ  tử  đƣợc  hết  những  điều 

đáng đƣợc mà tán thán, ấy là đầy đủ trên danh, còn tán thán những điều Phật 

thành tựu, ấy là đầy đủ thật. 

*  Lại  nữa,  vì  muốn  để  khác  với  chúng  xuất  gia,  tại  gia  của  ngoại  đạo,  nên  tán 

thán nhƣ vậy. Chúng tại gia ngoại đạo thì tán thán họ giàu sang hào quý, thế lực, 

còn chúng xuất gia thì tán thán họ tà kiến khổ hạnh, nhiễm đắm trí tuệ, chấp luận 

cạnh tranh. Niệm trong Tăng chúng hoặc có ngƣời trì giới, thiền định, trí tuệ… ít 

không đủ kể, do đó nên Phật tự tán thán chúng đệ tử có hết thảy công đức căn 

bản trú xứ, giới uẩn đầy đủ, cho đến giải thoát tri kiến uẩn đầy đủ. Trụ trong giới 

uẩn ấy không khuynh động, dƣơng cung thiền định, phóng mũi tên trí tuệ, phá 

giặc phiền não, đƣợc giải thoát. Ơ�ong giải thoát ấy phát sanh thấy biết, ví nhƣ 

ngƣời mạnh, trƣớc tiên chân đứng vững, rồi dƣơng cung phóng tên. Phá kẻ oán 

địch, đƣợc ra khỏi hai sợ là khỏi tội với vua, và khỏi bị nạn giữa trận, biết thấy rõ 

chắc  giặc  đã  bị  phá  diệt,  tâm  sanh  hoan  hỷ,  do  vậy  nên  nêu  năm  uẩn  để  tán 

thán. 

 Xứng đáng cúng dường: Công đức năm uẩn đầy đủ cũng giống nhƣ ngƣời giàu 

sang, hào thế đƣợc ngƣời tôn kính. Chúng đệ tử của Phật cũng nhƣ vậy, có tịnh 

giới, thiền định, trí tuệ, giàu sang giải thoát, thế lực giải thoát tri kiến, xứng đáng 

đƣợc cúng dƣờng tôn kính, chấp tay lễ bái. 

 Làm ruộng phước vô thượng của thế gian: Thí chủ có hai hạng nghèo và giàu. 

Ngƣời nghèo thì lễ bái, cung kính, đƣa đón mà đƣợc quả báo. Ngƣời giàu cũng 

có thể cung kính lễ bái, đƣa đón, lại còn đem tài vật cúng dƣờng mà đƣợc quả 

báo. Do vậy nên gọi là ruộng phƣớc vô thƣợng của thế gian, ví nhƣ ruộng tốt, 

cày bừa thuần thục, đúng thời gieo giống, tƣới tẩm đầy đủ, thì thu hoạch chắc 

nhiều. Ruộng phƣớc chúng Tăng cũng nhƣ vậy, dùng trâu trí tuệ cày, nhổ gốc 

kiết sử, đem bốn vô lƣợng tâm sửa trị điều hòa thuần thục, các đàn-việt gieo hạt 

giống lúa tín thí và rƣới bằng nƣớc tâm thanh tịnh, niệm thí cung kính, thì hoặc 

đời nay hoặc đời sau đƣợc vô lƣợng cái vui thế gian, lại đƣợc quả vị tam thừa. 

Nhƣ  Tỳ-kheo  Bạt-câu-la,  vào  thời  đức  Phật  Tỳ-bà-thi,  đem  một  quả  Ha-lê-lặc 

cúng dƣờng chúng Tăng, mà 91 kiếp đƣợc sanh lên cõi trời, khi ở loài ngƣời thì 

thọ quả báo phƣớc lạc, thƣờng không bệnh tật, đời này gặp đức Phật Thích-ca 

Mâu-ni,  xuất  gia  dứt  hết  lậu  hoặc,  thành  A-la-hán.  Nhƣ  Sa-môn  Nhị-thập-ức 

trong  thời  đức  Phật  Tỳ-bà-thi,  dựng  một  phòng  xá,  lấy  vật  lấp  đất,  để  cúng 

dƣờng chúng Tăng, mà 91 kiếp đƣợc sanh cõi trời và ở cõi ngƣời thọ quả báo 

phƣớc vui, chân không dính đất, lúc sanh ra dƣới chân có lông dài hai tấc, mềm 

mại  sạch  đẹp,  phụ  thân  thấy  hoan  hỷ,  cho  hai  chục  ức  lƣợng  vàng,  thấy  Phật 

nghe Pháp, thành A-la-hán, là bậc tinh tấn đệ nhất trong hàng đệ tử Phật. 

Nhƣ vậy là bố thí ít mà đƣợc quả báo lớn, thế nên gọi là phƣớc điền vô thƣợng 

của thế gian. 

 Tăng có bốn đôi tám bậc: Phật sở dĩ nói phƣớc điền vô thƣợng của thế gian là vì 

có tám bậc thánh nhân này nên gọi là ruộng phƣớc vô thƣợng.   

 Hỏi: Nhƣ Phật bảo cƣ sĩ Cấp-cô-độc: phƣớc điền đáng cúng dƣờng của thế gian 

có hai hạng là hoặc học nhân hoặc vô học nhân. Học nhân có mƣời tám, vô học 

nhân có chín, nay tại sao chỉ nói có tám bậc?  (Học nhân 18 là tùy tín hành, tùy 

 pháp hành, tín giải thoát, kiến đắc, thân chứng, gia gia, nhất chủng tử, hướng sơ 

 quả,  đắc  sơ  quả,  hướng  nhị  quả,  đắc  nhị  quả,  hướng  tam  quả,  đắc  tam  quả, 

 trung ban, sanh ban, hành ban, bất hành ban, thượng lưu ban. Vô học nhân 9 là 

 thối pháp A-la-hán, tư pháp A-la-hán, hối pháp A-la-hán, trú pháp A-la-hán, tiến 

 A-la-hán,  bất  động  A-la-hán,  bất  thối  A-la-hán,  huệ  giải  thoát  A-la-hán,  câu  giải 

 thoát A-la-hán – N.D). 

 Đáp: Kia nói rộng nên có mƣời tám và chín. Đây nói lƣợc nên chỉ tám. Hai mƣơi 

bảy  thánh  nhân  kia  đều  nhiếp  vào  trong  tám  bậc  này.  Hàng  tín  hành  và  pháp 

hành thì hoặc nhiếp vào hƣớng Tu-đà-hoàn, hoặc nhiếp vào hƣớng Tƣ-đà-hàm, 

hoặc  hƣớng  A-na-hàm,  hàng  gia  gia  nhiếp  vào  hƣớng  Tƣ-đà-hàm,  hàng  nhất 

chủng nhiếp vào hƣớng A-na-hàm, hàng ngũ A-na-hàm nhiếp vào hƣớng A-la-

hán. Hàng tín hành và pháp hành khi nhập vào tƣ duy đạo (tu đạo) thì gọi là tín 

giải  thoát,  kiến  đắc  tín  giải  thoát.  Kiến  đắc  này  nhiếp  vào  trong  mƣời  lăm  học 

nhân. Chín thứ phƣớc điền thì nhiếp vào A-la-hán. 

*  Lại  nữa,  hành  giả  nên  niệm  Tăng.  Tăng  là  ngƣời  bạn  chân  thật  đƣa  ta  đến 

Niết-bàn,  một  giới  một  kiến  nhƣ  vậy  nên  hoan  hỷ,  nhất  tâm  cung  kính,  thuận 

theo không trái. Ngƣời bạn trƣớc kia của ta có các thứ ác, vợ con, nô tỳ, nhân 

dân… là bạn đƣa ta vào ba ác đạo, nay đƣợc bạn thánh nhân, đƣa ta an ổn đến 

Niết-bàn. 

Phật nhƣ y vƣơng, Pháp nhƣ thuốc hay, Tăng nhƣ ngƣời xem bệnh, ta nên trì 

giới thanh tịnh, chánh ức niệm, nhƣ Pháp dƣợc của Phật dạy, ta hãy thuận theo. 

Tăng là nhân duyên bậc nhất giúp ta dứt các kiết sử, đây là ngƣời xem bệnh, do 

vậy nên niệm Tăng. 

*  Lại  nữa,  Tăng  có  vô  lƣợng  giới,  thiền  định,  trí  tuệ…  đầy  đủ,  đức  của  Tăng 

không thể trắc lƣờng. Nhƣ một Trƣởng giả giàu sang tin niệm Tăng, nói với  vị 

Tăng chấp sự rằng: tôi thứ lớp mời Tăng đến nhà thọ thực, cứ mỗi ngày lần lƣợt 

mời cho đến Sa-di. Nhƣng vị Tăng chấp sự không cho Sa-di thọ thỉnh, các Sa-di 

nói: vì ý gì không cho Sa-di? Đáp: vì đàn-việt không ƣa thỉnh ngƣời  niên thiếu, 

bèn nói kệ: 

 "Tóc râu bạc như tuyết, 

 Răng rụng da thịt nhăn, 

 Đi khom, hình thể gầy, 

 Ưa mời người như vậy".  

Các  Sa-di  đều  là  bậc  A-la-hán,  nhƣ  đánh  đầu  sƣ  tử,  bỗng  nhiên  từ  chỗ  ngồi 

đứng dậy nói kệ: 

 "Người đàn-việt vô trí, 

 Thấy hình không chuộng đức, 

 Bỏ tướng niên thiếu này, 

 Chỉ chuộng già gầy đen".  

Tƣớng của bậc thƣợng tôn lớn tuổi nhƣ Phật dạy kệ: 

 "Gọi là tướng Trưởng lão, 

 Không hẳn vì tuổi tác, 

 Hình gầy tóc râu bạc, 

 Già suông, trong không đức, 

 Bỏ được quả tội phước, 

 Tinh tấn tu phạm hạnh, 

 Đã lìa hết thảy pháp, 

 AṠ gọi là Trưởng lão".  

Khi  ấy,  các  Sa-di  lại  suy  nghĩ:  chúng  ta  không  nên  ngồi  xem  vị  đàn-việt  này 

phẩm lƣợng Tăng tốt, xấu, liền lại nói kệ rằng: 

 Đối với sự khen chê, 

 Tâm chúng ta tuy một, 

 Người ấy hủy Phật pháp, 

 Không thể không răn dạy, 

 Nên đến gấp nhà kia, 

 Đem lời pháp dạy bảo, 

 Chúng ta không độ được, 

 AṠ thời là vật bỏ".  

Tức thời các Sa-di tự biến thân mình thành Trƣởng lão, tóc râu trắng nhƣ tuyết, 

mày đẹp phủ xuống mắt, da nhăn nhƣ làn sóng, lƣng còm nhƣ cây cung, hai tay 

chống  gậy  đi,  thứ  lớp  đi  thọ  thỉnh,  cả  thân  đều  run  rẩy,  đi  đứng  không  an  ổn, 

giống  nhƣ  cây  bạch  dƣơng,  theo  gió  mà  rung  chuyển.  Đàn-việt  thấy  hạng  đó, 

hoan hỷ rƣớc vào ngồi, ngồi xong trong chốc lát, trở lại hình niên thiếu, đàn-việt 

sợ hãi nói: 

 "Tướng già lão như vậy,  

 Lại biến thành thân trẻ, 

 Như uống thuốc hoàn đồng, 

 Việc ấy do sao vậy?"  

Các  Sa-di  nói:  ngƣơi  chớ  sanh  nghi  sợ,  chúng  ta  chẳng  phải  hàng  phi  nhân, 

ngƣời muốn bình lƣợng Tăng, việc ấy rất đáng thƣơng! Chúng ta vì thƣơng xót 

nên hóa hiện ra nhƣ vậy, ngƣơi nên biết cho kỹ, thánh chúng không thể lƣờng, 

nhƣ nói: 

 "Như lấy vòi con muỗi, 

 Còn có thể lường biển, 

 Hết thảy trời và người, 

 Không thể lường được Tăng, 

 Tăng quí do công đức, 

 Còn không phân biệt được, 

 Mà ngươi dùng tuổi tác, 

 Cân lường các Đại đức! 

 Lớn nhỏ sanh nơi trí, 

 Không ở nơi già trẻ, 

 Có trí, siêng tinh tấn, 

 Tuy trẻ mà là già, 

 Biếng nhác, không trí tuệ, 

 Tuy già mà là trẻ".  

Nay ngƣơi, bình lƣợng Tăng, ấy là có lỗi lớn, không khác nào lấy một ngón tay 

muốn lƣờng biết biển cả, bị ngƣời trí chê cƣời. Ngƣơi không nghe Phật dạy bốn 

việc tuy nhỏ mà không thể khinh: thái tử tuy nhỏ, mà sẽ làm vua, nên không thể 

khinh; rắn con tuy nhỏ, mà độc làm chết ngƣời, cũng không thể khinh; đốm lửa 

tuy nhỏ, có thể đốt cháy núi đồng, lại không thể khinh; Sa-di tuy nhỏ, mà đƣợc 

thần thông bậc thánh, rất không thể khinh. 

Lại  có  bốn  hạng  ngƣời:  nhƣ  trái  am-la  (xoài)  sống  mà  nhƣ  chín,  chín  mà  nhƣ 

sống,  sống  mà  nhƣ  sống,  chín  mà  nhƣ  chín.  Đệ  tử  Phật  cũng  nhƣ  vậy,  có  vị 

thành tựu công đức bậc thánh, mà oai nghi, ngôn ngữ không giống ngƣời lành; 

có vị oai nghi, ngôn ngữ giống ngƣời lành mà công đức bậc thánh không thành 

tựu; có  vị oai nghi,  ngôn ngữ không giống ngƣời lành  mà công đức bậc thánh 

chƣa thành tựu; có vị oai nghi, ngôn ngữ giống nhƣ ngƣời lành mà công đức bậc 

thánh thành tựu. 

Sao ngƣơi không nhớ những lời ấy, mà muốn cân lƣờng Tăng. Ngƣơi nếu muốn 

hủy Tăng, thời chỉ là tự hủy và ngƣời bị lỗi lớn. Việc đã qua không thể kéo lại, 

thiện tâm vừa sanh đến, có thể trừ bỏ nghi hối, hãy nghe ta nói: 

 "Thánh chúng, không thể lường, 

 Khó biết qua oai nghi, 

 Không thể đem dòng họ, 

 Cũng không do đa văn, 

 Cũng không do uy đức, 

 Lại không do tuổi tác, 

 Không do dáng nghiêm trang, 

 Lại không do biện thuyết, 

 Thánh chúng nước biển cả, 

 Công đức rất thâm sâu". 

 "Phật lấy trăm việc khen ngợi Tăng, 

 Thí cho tuy ít được quả nhiều, 

 Ngôi báu thứ ba tiếng nghe xa, 

 Do vậy hãy nên cúng dường Tăng, 

 Không nên phân biệt ai già trẻ, 

 Biết nhiều, nghe ít, sáng hay tối, 

 Như người xem rừng không phân biệt, 

 Y-lan, Chiêm-bặc, và Tát-la. 

 Ngươi muốn niệm Tăng, nên như vậy, 

 Không nên lấy ngu phân biệt thánh, 

 Lúc Ma-ha Ca-diếp xuất gia, 

 Nạp y giá trị mười vạn vàng, 

 Muốn làm người hạ tiện xin ăn, 

 Lại cầu thô tệ mà chẳng được, 

 Đối thánh chúng Tăng cũng như vậy, 

 Tìm cầu phước điền tối hạ tiểu, 

 Hãy dạy người thí gấp mười vạn, 

 Lại cầu chẳng bằng, không thể được". 

 "Trong biển lớn Tăng chúng, 

 Kiết giới là bờ mé, 

 Nếu có người phá giới, 

 Trọn không ở Tăng số, 

 Ví như nước biển lớn, 

 Không dung chứ tử thi".  

Đàn-việt nghe việc ấy, thấy rõ sức thần thông, sợ hãi dựng lông, chấp tay thƣa 

các Sa-di rằng: các bậc thánh! Tôi nay sám hối, tôi là kẻ phàm phu, tâm thƣờng 

có tội hoài nghi, tôi có chút ngờ, nay muốn xin hỏi, mà nói kệ rằng: 

 "Đại đức! đã quá nghi, 

 Tôi nay được gặp gỡ, 

 Nếu lại không thưa hỏi, 

 Thời là ngu trong ngu".  

Các Sa-di nói: Ngƣơi muốn hỏi thì hỏi, ta sẽ đáp nhƣ điều đã nghe. 

Đàn-việt hỏi rằng: đối với Phật bảo có tín tâm thanh tịnh, đối với Tăng bảo có tín 

tâm thanh tịnh, phƣớc nào hơn? Đáp: Chúng ta vốn không thấy Tăng bảo, Phật 

bảo có hơn thua, vì có một lần Phật khất thực tại thành Xá-bà-đề, có ngƣời Bà-

la-môn tên Bà-la-đỏa-thệ. Phật thƣờng thƣờng đến nhà ấy khất thực, Bà-la-môn 

nghĩ rằng: Sao Sa-môn này đến hoài, nhƣ ta nợ ông ấy? Khi ấy Phật nói kệ: 

 "Thường thường mưa đúng thời, 

 Ngũ cốc thường thường thành, 

 Thường thường tu phước nghiệp, 

 Thường thường thọ quả báo, 

 Vì thường thường thọ sanh, 

 Nên thường thường thọ tử, 

 Chánh pháp thường thường thành, 

 Ai thường thường sanh tử".  

Bà-la-môn  nghe  kệ  ấy  xong,  nghĩ  rằng:  Phật  bậc  đại  thánh,  biết  rõ  tâm  ta,  hổ 

thẹn lấy bình bát của Phật đem vào nhà đựng đầy thức ăn ngon, mà dâng cho 

Phật,  Phật  không  nhận  mà  nói  rằng:  Ta  vì  nói  kệ  nên  đƣợc  thức  ăn  này,  Ta 

không ăn. 

Bà-la-môn nói: vậy thức ăn nay nên cho ai? 

Phật dạy: Ta không thấy trời hay ngƣời có thể tiêu hóa đƣợc thức ăn này, ngƣơi 

hãy đem đi để chỗ đất ít cỏ hoặc trong nƣớc không có trùng. 

O� liền theo lời Phật dạy, đem thức ăn để vào trong nƣớc không có trùng, nƣớc 

liền sôi lớn, khói lửa bay ra, nhƣ ném cục sắc nóng to. 

Bà-la-môn thấy vậy sợ hãi nói: chƣa từng có vậy, cho đến đối với thức ăn mà có 

thần lực nhƣ vậy. 

Trở lại chỗ Phật, lễ dƣới chân Phật sám hối, xin xuất gia thọ giới. 

Phật dạy: thiện lai! tức thời râu tóc tự rụng, bèn thành Sa-môn, dần dần dứt kiết 

sử, chứng đƣợc A-la-hán đạo. 

Lại có bà Ma-ha Kiều-đàm-di đem y báu kim sắc thƣợng hạ cúng Phật, Phật biến 

chúng Tăng có thể thọ dụng, mới nói Kiều-đàm-di đem y thƣợng hạ ấy cúng cho 

chúng Tăng. Do vậy biết Phật bảo, Tăng bảo phƣớc nhƣ nhau không nhiều hay 

ít. 

Đàn-việt  hỏi:  nếu  bố  thí  cho  Phật,  Tăng  có  thể  thọ  nhận  và  tiêu  hóa  đƣợc,  cớ 

sao thức ăn của Bà-la-môn Bà-la-đỏa-thệ, Phật không dạy khiến Tăng ăn? 

Các Sa-di đáp: vì để hiển bày Tăng có đại lực vậy. Nếu không thấy thức ăn bỏ 

vào nƣớc có đại thần lực thời không do đâu biết Tăng lực là lớn. Nếu vật thí cho 

Phật mà Tăng đƣợc thọ dụng liền biết Tăng lực là lớn. Thí nhƣ thầy thuốc muốn 

thử thuốc độc, trƣớc đem cho gà ăn, gà liền bị chết, vậy sau tự uống mới biết uy 

lực của thuốc là lớn. Thế nên đàn-việt nên biết. 

 "Nếu ai ái kính Phật, 

 Cũng nên ái kính Tăng, 

 Không nên có phân biệt, 

 Vì đồng là bảo vậy".  

Bấy giờ, đàn-việt nghe nói sự ấy, vui vẻ nói: tôi từ ngày nay, nếu có ai nhập vào 

Tăng số hoặc nhỏ hoặc lớn, tôi đều nhất tâm tín kính, không dám phân biệt. 

Các Sa-di nói: tâm ngƣơi kính tín phƣớc điền vô thƣợng, thời không bao lâu sẽ 

đắc đạo, vì cớ sao? 

 "Người đa văn, trì giới, 

 Trí tuệ và thiền định, 

 Đều nhập vào Tăng số, 

 Như muôn sông về biển, 

 Thí như các cỏ thuốc, 

 Nương tựa nơi núi tuyết, 

 Cỏ cây, trăm giống lúa, 

 Đều nương tựa nơi đất, 

 Hết thảy các người lành, 

 Đều ở trong Tăng số".  

* Lại nữa, các ngƣơi từng nghe Phật vì Trƣờng quỉ thần tƣớng quân mà tán thán 

ba thiện nam tử là A-nê-lô-đà, Nan-đề, Ca-sí-di-la chăng? 

Phật dạy: Nếu hết thảy trời và ngƣời trong thế gian nhất tâm niệm đến ba thiện 

nam tử, thời đƣợc vô lƣợng lợi ích lâu dài. Do việc nhƣ vậy, hãy tín kỉnh Tăng 

gấp bội, ba ngƣời ấy không gọi là Tăng mà Phật dạy niệm đến ba ngƣời còn có 

quả báo nhƣ vậy, huống gì nhất tâm thanh tịnh niệm đến Tăng. Thế nên đàn-việt 

nên dốc sức niệm Tăng. Tăng danh nhƣ kệ nói: 

 "Chúng các thánh nhân ấy, 

 Là đội quân hùng mãnh, 

 Tồi diệt giặc ma vương, 

 Là bạn đến Niết-bàn".  

Các Sa-di đủ cách vì đàn-việt nói các thánh công đức của Tăng. Đàn-việt nghe 

xong, cả nhà lớn nhỏ, đều thấy lý Tứ đế, đƣợc Tu-đà-hoàn đạo. 

Do nhân duyên nhƣ vậy, hãy nên nhất tâm niệm Tăng. 

 Niệm giới: Giới có hai thứ là hữu lậu giới và vô lậu giới. Hữu lậu giới lại có hai là 

luật nghi giới và định cọng giới. Hành giả sơ học, niệm đến ba thứ giới ấy, khi 

học ba thứ xong, chỉ niệm đến vô lậu giới. Luật nghi giới ấy hay làm cho các đều 

ác  không  đƣợc  tự  tại,  khô  mục  gãy  mòn.  Thiền  định  giới  hay  ngăn  ngừa  các 

phiền não, vì cớ sao? Vì đƣợc nội lạc, nên không cầu đến cái vui thế gian. Vô 

lậu giới hay nhổ gốc rễ các ác phiền não.   

 Hỏi: Làm sao niệm giới?   

 Đáp: Nhƣ nói trong đoạn Niệm Tăng. Phật nhƣ vị lƣơng y, Pháp nhƣ thuốc hay, 

Tăng nhƣ ngƣời xem bệnh. Giới nhƣ uống thuốc cấm kỵ. Hành giả tự nghĩ: nếu 

ta không tuân theo cấm kỵ, thì Tam bảo đối với ta không có ích gì. Lại nhƣ đạo 

sƣ chỉ bày con đƣờng tốt, hành giả không theo, vị đạo sƣ không có lỗi. Do vậy, 

ta nên niệm giới. 

* Lại nữa, giới là trú xứ của hết thảy thiện pháp,  ví nhƣ cây cỏ trăm giống lúa 

nƣơng đất mà sinh. Trì giới thanh tịnh, thì hay sanh trƣởng các thiền định sâu xa 

và trí tuệ biết thật tƣớng, cũng là cửa ban đầu của ngƣời xuất gia, chỗ nƣơng 

cậy của hết thảy ngƣời xuất gia, là nhân duyên ban đầu đƣa đến Niết-bàn. Nhƣ 

nói do trì giới mà tâm không hối hận, cho đến đƣợc Niết-bàn giải thoát. Hành giả 

niệm  giới  thanh  tịnh,  giới  không  khuyết,  giới  không  phá,  giới  không  lủng,  giới 

không  tạp,  giới  tự  tại,  giới  không  nhiễm  trƣớc,  giới  đƣợc  ngƣời  trí  khen  ngợi, 

không có các tỳ vết kẻ hở, gọi là giới thanh tịnh. 

Thế nào là giới không khuyết? Trong giới của năm chúng xuất gia, trừ phạm bốn 

giới trọng, phạm các giới trọng khác gọi là khuyết, phạm các tội khác gọi là phá. 

* Lại nữa, tội nơi thân gọi là khuyết, tội nơi miệng gọi là phá. 

* Lại nữa, đại tội gọi là khuyết, tiểu tội gọi là phá. Thiện tâm hồi hƣớng Niết-bàn, 

không để cho các kiết sử ác giác quán xen vào, ấy gọi là không lủng. 

Vì Niết-bàn, vì thế gian, thọ giới vì hƣớng vào cả hai nơi ấy, gọi là tạp. 

Theo giới không theo ngoại duyên, nhƣ ngƣời tự tại, không bị hệ thuộc, trì tịnh 

giới ấy không bị ái câu thúc ấy là giới tự tại. 

Đối với giới không sanh các kiết sử tham ái kiêu mạng, biết thật tƣớng giới, cũng 

không  chấp  thủ  giới  ấy.  Nếu  chấp  thủ  giới  ấy,  ví  nhƣ  ngƣời  ở  ngục  tù  bị  cùm 

xiềng câu thúc, tuy mong đƣợc tha mà lại bị khóa vàng trói ngăn. Ngƣời bị ân ái 

trói  buộc,  nhƣ  ở  lao  ngục,  tuy  đƣợc  xuất  gia  lại  ƣa  đắm  trƣớc  cấm  giới,  nhƣ 

vƣớng  khóa  vàng.  Hành  giả  nên  biết  giới  là  nhân  duyên  vô  lậu  mà  không  ƣa 

đắm thời đƣợc giải thoát, không bị trói buộc; ấy gọi là không nhiễm trƣớc giới. 

Giới  đƣợc  chƣ  Phật,  Bồ-tát,  Bích-chi-Phật  và  Thanh  văn  khen  ngợi,  nếu  thực 

hành giới ấy, dùng giới ấy, ấy gọi là giới đƣợc ngƣời trí khen ngợi. 

Giới ngoại đạo là giới trâu, giới nai, giới chó, giới quỷ La-sát, giới câm, giới điếc, 

các giới nhƣ vậy, ngƣời trí không khen ngợi, luống chịu khổ không có thiện báo. 

* Lại nữa, đƣợc ngƣời trí khen ngợi là, trong ba thứ giới, vô lậu giới là không bị 

phá, không bị hoại, nƣơng giới đó, đƣợc trí tuệ thật, ấy là giới đƣợc bậc thánh 

khen ngợi. 

Vô lậu giới có ba, nhƣ Phật nói chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng. Nghĩa 

của ba nghiệp ấy nhƣ ở đoạn tám thánh đạo có nói rộng.   

 Hỏi: Nếu trì giới là nhân duyên của thiền định, thiền định là nhân duyên của trí 

tuệ, tại sao trong tám chánh đạo, tuệ đƣợc nói trƣớc, giới ở giữa, định ở sau?   

 Đáp: Phép tắc đi đƣờng, trƣớc phải do mắt thấy đƣờng rồi sau mới đi. Trong khi 

đi hãy siêng năng, khi đang siêng năng đi, thƣờng nhớ đến lời đạo sƣ dạy, nhớ 

rồi nhất tâm thẳng đƣờng đi tới, không theo đƣờng quấy. Chánh kiến cũng nhƣ 

vậy, trƣớc lấy chánh trí tuệ quán năm thọ uẩn đều khổ, ấy gọi là khổ; khổ từ các 

kiết sử ái… hòa hợp sanh, ấy là tập; kiết sử ái… diệt sạch, ấy là Niết bàn; nhƣ 

vậy quán tám phần, gọi là đạo, ấy gọi là  chánh kiến. Hành giả trong lúc ấy, tâm 

định  biết  thế  gian  hƣ  vọng  đáng  xả  bỏ,  Niết-bàn  thật  pháp  đáng  thủ  chứng. 

Quyết định việc ấy, ấy gọi là chánh kiến. Biết thấy việc ấy, mà tâm lực chƣa lớn, 

chƣa  thể  phát  ra  hành  động,  suy  nghĩ  trù  lƣợng,  phát  động  chánh  kiến,  khiến 

cho đắc lực, ấy gọi là  chánh tư duy. Trí tuệ đã phát, muốn dùng lời nói ra nên 

tiếp theo có giới  chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng.  Trong lúc thật hành tinh 

tấn  không  giải  đãi,  không  để  cho  trú  trong  định  sắc  vô  sắc,  ấy  gọi  là   chánh 

 phương tiện.  Dùng chánh kiến ấy quán bốn đế, thƣờng nhớ không quên, nhớ hết 

thảy phiền não là giặc, phải nên bỏ, còn chánh kiến… là bạn chân chánh của ta, 

phải nên theo, ấy gọi là  chánh niệm.  Đối với pháp Tứ đế, nhiếp tâm không tán 

loạn, không cho hƣớng đến định sắc vô sắc mà nhất tâm hƣớng đến Niết-bàn, 

ấy gọi là  chánh định.  AṠlà ban đầu đƣợc thiện hữu lậu, gọi là nghĩa trong noãn 

pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp. Thứ lớp tăng tấn, sơ tâm, trung tâm, hậu tâm vào 

tâm vô lậu mau chóng, trong một tâm đầy đủ, không còn phân biệt thứ lớp trƣớc 

sau. 

Ba  giới  chánh  ngữ,  chánh  nghiệp,  chánh  mạng  hành  theo  năm  phần  là  chánh 

kiến, chánh tƣ duy, chánh phƣơng tiện, chánh niệm, chánh định. 

Chánh  kiến  thì  lo  việc  phân  biệt  tốt  xấu,  lợi  ích;  chánh  tƣ  duy  thì  lo  việc  phát 

động  chánh  kiến;  chánh  ngữ,  chánh  nghiệp,  chánh  mạng  thì  giữ  gìn  các  công 

đức trí tuệ không để cho tán mất; chánh phƣơng tiện thì thúc dục khiến tiến mau 

không ngừng nghỉ; chánh niệm thì nhớ bảy  việc đáng làm kia, (bảy chánh kia) 

không quên; chánh định thì làm cho tâm thanh tịnh không nhơ không loạn, khiến 

bảy phần, là chánh kiến, chánh tƣ duy… đƣợc thành. Ví nhƣ ngọn đèn ở trong 

phòng không gió, thời chiếu sáng rõ ràng. Nhƣ vậy, vô lậu giới ở trong tám thánh 

đạo, cũng đƣợc bậc trí khen.   

 Hỏi: Vô lậu giới đáng đƣợc bậc trí khen ngợi, còn hữu lậu giới khen thế nào?   

 Đáp: Hữu lậu giới tƣơng tợ vô lậu, theo nhân duyên đồng hành với vô lậu nên 

đƣợc bậc trí khen. Ví nhƣ trong đám giặc có ngƣời làm phản mà về với ta, kia 

tuy là giặc, mà nay hƣớng đến ta, ta hãy nạp lấy, thì có thể phá giặc, sao không 

niệm đƣợc! Các giặc phiền não ở trong thành ba cõi, các thiện căn hữu lậu giới 

hoặc noãn pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp, thế đệ nhất pháp,  khác  với  các pháp 

hữu lậu khác nên hành giả thọ dụng, do vậy mà phá đƣợc các giặc kiết sử, đƣợc 

pháp tài vô lậu khổ pháp nhẫn, nên đƣợc bậc trí khen; ấy gọi là  niệm giới. 

 Niệm xả: Có hai thứ xả: 1. Xả thí, 2. Xả các phiền não. 

Xả thí có hai: 1. Tài thí. 2. Pháp thí. 

Ba thứ xả hòa hợp gọi là xả. Tài thí là gốc rễ của hết thảy thiện pháp, nên hành 

giả suy nghĩ; do bốn niệm trên nên đƣợc lành bệnh phiền não, vậy nay do gì mà 

đƣợc bốn niệm ấy? AṠlà do đời trƣớc, đời này đối với Tam bảo có phần bố thí, 

vì cớ sao? Vì chúng sanh trong thế gian từ vô thỉ đối với Tam bảo không biết bố 

thí, phƣớc bị dứt sạch. Tam bảo có vô lƣợng pháp, cho nên thí cũng không cùng 

tận, chắc chắn đạt đến Niết-bàn. 

* Lại nữa, chƣ Phật quá khứ, khi mới phát tâm đều lấy việc bố thí ít nhiều làm 

nhân duyên, nhƣ Phật dạy: bố thí là nhân duyên trợ đạo bƣớc đầu. 

* Lại nữa, mạng ngƣời vô thƣờng, tài vật nhƣ điển chớp, nếu ngƣời không xin, 

còn nên đem cho, huống xin mà không cho. Lấy việc đáng bố thí đó làm nhân 

duyên giúp đạo. 

*  Lại  nữa,  tài  vật  là  nhân  duyên  sanh  ra  các  phiền  não  tội  nghiệp,  nếu  tu  các 

thiện pháp trì giới, thiền định, trí tuệ, là nhân duyên đắc Niết-bàn. Do vậy tài vật 

thƣờng nên tự bỏ, huống đối với ruộng phƣớc tốt mà không bố thí. Ví nhƣ có hai 

anh em, mỗi ngƣời gánh mƣời cân vàng đi giữa đƣờng, không có bè bạn. Ngƣời 

anh thầm nghĩ: sao  không giết em mà lấy  vàng, giữa đồng trống này  không ai 

biết. Ngƣời em cũng thầm nghĩ muốn giết anh để lấy vàng. Anh em đều có ác 

tâm, cách nói năng nhìn ngó nhau đều đổi khác, anh em liền tự tĩnh ngộ, trở lại 

sanh tâm hối hận: chúng ta chẳng phải ngƣời, có khác gì cầm thú, anh em đồng 

cha mẹ sanh, sao lại vì một ít vàng mà sanh tâm ác? Anh em cùng đi đến chỗ 

nƣớc sâu, ngƣời anh lấy vàng quăng xuống nƣớc. Ngƣời em nói: lành thay, lành 

thay!  Ngƣời  em  liền  cũng  quăng  vàng  xuống  nƣớc.  Ngƣời  anh  cũng  nói:  lành 

thay, lành thay! Anh em hỏi nhau: vì sao nói lành thay, lành thay! Đáp: chúng ta 

vì vàng này sanh tâm bất thiện muốn làm hại nhau, nay bỏ nó đƣợc, cho nên nói 

lành thay. Cả hai lời đều nhƣ vậy. Do đó nên biết tài vật là nhân duyên sanh ác 

tâm, hãy nên tự bỏ, huống gì bố thí thì đƣợc phƣớc lớn mà không bố thí, nhƣ kệ 

nói: 

 "Thí là kho báu đi (theo), 

 Cũng là bạn thân thiện, 

 Thỉ chung lợi ích nhau, 

 Không ai phá hoại được. 

 Thí là lọng dày tốt, 

 Hay che mưa đói khát, 

 Thí là thuyền bền chắc, 

 Hay qua biển nghèo cùng. 

 Lẫn là tướng hung suy, 

 Vì nó sanh lo sợ, 

 Rửa nó bằng nước thí, 

 Thời là sanh phước lợi. 

 Lẫn tiếc, không áo cơm, 

 Trọn đời không hoan lạc, 

 Tuy rằng có tài vật, 

 Không khác kẻ nghèo khốn, 

 Nhà của người keo kiệt, 

 Không khác gì mồ mả, 

 Người cầu xin tránh xa, 

 Trọn không ai bước tới, 

 Người xan tham như vậy, 

 Bị người trí vứt bỏ. 

 Mạng khí tuy chưa chết, 

 Mà không khác người chết, 

 Người lẫn, không phước tuệ, 

 Không hứa chắc bố thí, 

 Khi sắp rơi hầm chết, 

 Luyến tiếc sanh não hận, 

 Khóc lóc đi một mình, 

 Lửa ưu hối đốt thân, 

 Người ưa thí an vui, 

 Trọn không bị khổ ấy, 

 Người tu hạnh bố thí, 

 Tiếng tăm khắp mười phương, 

 Được người trí yêu kính, 

 Vào giữa chúng không sợ, 

 Mạng chung sanh lên trời, 

 Lâu chắc được Niết-bàn".  

Các cách mắng xan tham, khen bố thí nhƣ vậy, ấy gọi là  niệm tài thí.  

Thế nào là  niệm Pháp thí?  

Hành giả suy nghĩ nhƣ vầy: Pháp thí có lợi ích rất lớn, do Pháp thí nên các đệ tử 

Phật đắc đạo. Lại nữa, Phật nói trong hai lối thí, Pháp thí là bậc nhất, vì sao? Vì 

quả báo tài thí có hạn lƣợng, quả báo Pháp thí không hạn lƣợng. Tài thí đƣợc 

quả báo trong cõi dục, Pháp thí đƣợc quả báo trong ba cõi, cũng đƣợc quả báo 

ra ngoài ba cõi. Nếu không cầu tiếng tăm, tài lợi, thế lực mà chỉ vì học Phật đạo, 

mở rộng tâm đại từ bi, độ chúng sanh khỏi khổ già, bệnh, chết, ấy gọi là Pháp thí 

thanh tịnh. Nếu không đƣợc nhƣ vậy, thì việc bố thí chỉ nhƣ cách đổi chát ở chợ. 

* Lại nữa, tài thí đem thí nhiều thì tài vật bị giảm ít, còn Pháp thí, càng thí nhiều 

thì Pháp càng tăng thêm. Tài thí là pháp cũ có sẵn trong vô lƣợng đời, còn Pháp 

thí là khi có thánh pháp mới bắt đầu xuất hiện, khó đƣợc, nên gọi là Pháp mới. 

Tài thí chỉ cứu đƣợc các bệnh đói, khát, lạnh, nóng… còn Pháp thí trừ đƣợc 98 

bệnh phiền não. Các nhân duyên nhƣ vậy, phân biệt Tài thí, Pháp thí, hành giả 

hãy nên niệm Pháp thí.   

 Hỏi: Thế nào là  Pháp thí? 

 Đáp: Phật dạy mƣời hai bộ kinh, với tâm thanh tịnh vì phƣớc đức nói cho ngƣời 

khác nghe, ấy gọi là Pháp thí. 

Lại dùng sức thần thông làm cho ngƣời đắc đạo, cũng gọi là Pháp thí. Nhƣ trong 

kinh  Võng  Minh  Bồ-Tát  nói:  có  ngƣời  do  thấy  ánh  sáng  của  Phật  mà  đắc  đạo 

hoặc sanh lên trời. Nhƣ vậy tuy miệng không nói khiến ngƣời nghe đƣợc Phật 

pháp, mà cũng gọi là Pháp thí. Pháp thí thì nên quán xét tâm tánh chúng sanh 

phiền não nhiều hay ít, trí tuệ lợi hay độn, rồi tùy chỗ lợi ích mà nói Pháp cho họ 

nghe. Ví nhƣ tùy bệnh cho uống thuốc thời có ích. Có ngƣời dâm dục nặng, có 

ngƣời  sân  nhuế  nặng,  có  ngƣời  ngu  si  nặng,  có  ngƣời  đủ  hai  thứ  lẫn  lộn,  có 

ngƣời đủ cả ba thứ lẫn lộn. Ngƣời dâm dục nặng thì nói cho bất tịnh quán, ngƣời 

sân  nhuế  nặng  thì  nói  cho  từ  tâm,  ngƣời  ngu  si  nặng  thì  nói  cho  Pháp  nhân 

duyên sâu xa. Ngƣời đủ hai thứ lẫn lộn thì nói cho hai Pháp quán, ngƣời đủ ba 

thứ lẫn lộn thì nói cho ba Pháp quán. Nếu ngƣời không rõ tƣớng trạng bệnh mà 

cho thuốc lầm thì bệnh càng tăng. Nếu ngƣời chấp trƣớc tƣớng chúng sanh thì 

nói  cho  họ  chỉ  có  năm  uẩn,  trong  đó  không  có  ngã.  Nếu  ngƣời  nói  không  có 

tƣớng  chúng  sanh  thì  nói  cho  họ  có  năm  uẩn  tƣơng  tục,  đừng  để  họ  đọa  vào 

đoạn diệt. Đối với ngƣời cầu giàu vui thì nói cho họ bố thí, ngƣời muốn sanh lên 

trời thì nói cho họ trì giới, kẻ nghèo thiếu nhiều ở trong loài ngƣời, thì nói cho các 

việc ở trên trời. Ngƣời buồn bực lo sợ ở nhà thì nói cho Pháp xuất gia, ngƣời mê 

đắm tài vật ở nhà thì nói cho Pháp tu tại gia năm giới, nếu ngƣời không vui ở thế 

gian  thì  nói  cho  ba  Pháp  ấn  là  vô  thƣờng,  vô  ngã,  Niết-bàn.  Nƣơng  theo  Kinh 

Pháp,  tự  minh  diễn  giảng  nghĩa  lý,  ví  nhƣ  nói  cho  chúng  sanh  trang  nghiêm 

Pháp thí. Do các thứ lợi ích nhƣ vậy, thƣờng niệm Pháp thí. 

 Xả bỏ phiền não: Dứt trừ hết ba kiết cho đến 98 sử, ấy gọi là xả bỏ. Niệm tƣởng 

xả bỏ Pháp ấy giống nhƣ xả bỏ rắn độc, gông cùm mà đƣợc an ổn hoan hỷ. 

* Lại nữa, niệm tƣởng xả bỏ phiền não cũng nhiếp vào trong sự niệm Pháp.   

 Hỏi: Nếu đã nhiếp vào sự niệm Pháp, sao nay lại còn nói?   

 Đáp: Xả bỏ các phiền não, Pháp ấy vi diệu khó đƣợc, vô thƣợng vô lƣợng cho 

nên lại nói riêng. 

* Lại nữa, niệm Pháp với niệm xả bỏ khác nhau, niệm Pháp là niệm Phật pháp vi 

diệu,  còn  niệm  xả  là  niệm  các  tội  ác  phiền  não,  xả  bỏ  nó  là  khoái  lạc.  Hành 

tƣớng riêng biệt ấy là khác. Do các nhân duyên nhƣ vậy, hành giả nên niệm xả. 

Niệm xả là trong khi bắt đầu học thiền trí sợ sanh tăng thƣợng mạn. 

 Niệm thiên: Có trời Tứ thiên vƣơng cho đến trời Tha-hóa-tự-tại.   

 Hỏi: Đệ tử Phật nên nhất tâm niệm Phật và Phật pháp, chứ sao lại niệm trời?   

 Đáp: Biết quả báo do nghiệp bố thí đƣợc thọ hƣởng giàu vui trên trời, cho nên 

niệm trời. 

* Lại nữa, có tám niệm. Phật tự nói nhân duyên. Ngƣời niệm trời thì nên niệm 

rằng: có trời Tứ thiên vƣơng, vị trời này do năm Pháp thiện nên đƣợc sanh trong 

đó. Tin tội phƣớc, thọ trì giới, nghe thiện pháp, tu bố thí, học trí tuệ, thì ta cũng 

có năm pháp ấy. Do vậy nên hoan hỷ nói: trời do năm pháp ấy đƣợc sanh chỗ 

giàu  vui,  ta  cũng  có  năm  pháp  ấy,  ta  muốn  sanh  kia  cũng  có  thể  sanh  đƣợc, 

nhƣng cho phƣớc ở cõi trời vô thƣờng, cho nên ta không thọ lãnh. Cho đến trời 

Tha-hóa-tự-tại cũng vậy.   

 Hỏi: Trong ba cõi, trời thanh tịnh nhiều, cớ sao chỉ niệm trời ở cõi Dục?   

 Đáp: Trong pháp Thanh văn nói niệm trời là chỉ trời cõi Dục, còn trong pháp Đại 

thừa nói niệm trời là niệm hết thảy trời trong ba cõi. Hành giả khi chƣa đắc đạo, 

hoặc tâm đắm trƣớc năm dục của nhân gian, niệm Phật hay niệm trời, nếu dứt 

đƣợc dâm dục thời sanh lên hai cõi trên, nếu không dứt đƣợc dâm dục thời sanh 

trong cõi trời Lục dục, trong đây có dục tế diệu thanh tịnh. Phật tuy không muốn 

con ngƣời sanh trở lại thọ hƣởng năm dục, nhƣng có chúng sanh không thể vào 

Niết-bàn,  nên  vì  hạng  chúng  sanh  ấy  mà  dạy  niệm  trời,  nhƣ  con  quốc  vƣơng 

đứng ở chỗ cao vút hiểm nguy, không thể cứu hộ, muốn tự nhào xuống đất, vua 

sai  ngƣời  trải  nệm  bông  dày,  rơi  thời  không  chết,  lành  lặn  trong  khi  rơi  xuống 

đất. 

* Lại nữa, có bốn loại trời là Danh thiên, Sanh thiên, Tịnh thiên, Tịnh sanh thiên. 

Danh thiên là quốc vƣơng gọi là Thiên tử. Sanh thiên là từ Tứ thiên vƣơng cho 

đến  trời  Phi  hữu  tƣởng  phi  vô  tƣởng.  Tịnh  thiên  là  các  thánh  nhân  trong  loài 

ngƣời. Tịnh sanh thiên là các thánh nhân sanh trong chƣ thiên ở ba cõi. Đó là 

Tu-đà-hoàn,  Gia-gia  (thiên  gia-gia,  nhân  gia-gia)  Tƣ-đà-hàm,  Nhất  chủng  (Nhất 

lai),  hoặc  ở  trên  trời  chứng  đƣợc  quả  A-na-hàm,  A-la-hán.  Tịnh  sanh  thiên  ở 

trong  sắc  giới  có  năm  bậc  A-na-hàm,  không  còn  trở  lại  cõi  Dục  mà  ở  ngay  tại 

đây chứng đƣợc A-la-hán. Ơ�ong cõi Vô sắc có một bậc A-na-hàm, lìa cõi Sắc 

sanh cõi Vô sắc, ở tại đây tu đạo vô lậu, chứng A-la-hán mà vào Niết-bàn. Niệm 

hai loài trời Sanh thiên và Tịnh sanh thiên nhƣ vậy, gọi là  niệm thiên. 

 Niệm hơi thở ra vào: Nhƣ trong kinh Thiền nói. 

 Niệm chết: Có hai cách chết là tự chết và do nhân duyên bên ngoài làm chết. Hai 

cách chết này hành giả thƣờng nhớ nghĩ; thân này nếu bên ngoài không giết thì 

chắc chắn nó cũng sẽ tự chết. Nhƣ vậy đối với pháp hữu vi không nên sanh tâm 

tin  là  không  chết,  dù  trong  khoảng  gảy  móng  tay;  thân  này  trong  mọi  thời  đều 

chết,  không  đợi  già,  không  nên  ỷ  vào  cái  thân  đủ  thứ  ƣu  não,  hung  suy  này, 

sanh  tâm  mong  an  ổn  không  chết,  ngƣời  ngu  mới  sanh  tâm  ấy.  Bốn  đại:  đất, 

nƣớc, gió, lửa trong thân tác hại lẫn nhau, giống nhƣ ngƣời ôm hòm rắn độc, cớ 

sao ngƣời trí cho là an ổn? Nếu hơi thở ra bảo đảm sẽ thở vào, hơi thở vào bảo 

đảm sẽ thở ra, ngủ sẽ trở lại thức, đều là việc khó quyết chắc, vì sao? Vì trong 

ngoài thân có nhiều oán, nhƣ nói: 

 "Hoặc ở trong thai chết, 

 Hoặc khi sanh ra chết, 

 Hoặc khi tuổi lớn chết, 

 Hoặc khi già đến chết, 

 Cũng như quả khi chín, 

 Đủ duyên làm rơi xuống, 

 Hãy cầu xa lìa khỏi, 

 Thứ oán tặc chết dữ, 

 Giặc này khó thể tin, 

 Bỏ thời được an ổn, 

 Giả sử người đại trí, 

 Sức oai đức vô thượng, 

 Không trước cũng không sau, 

 Hiện tại không ai thoát, 

 Cũng không từ tạ khéo, 

 Hay cầu xin được thoát, 

 Cũng không chỗ chống đỡ, 

 Có thể được thoát khỏi, 

 Cũng chẳng phải giữ giới, 

 Tinh tấn mà thoát được, 

 Giặc chết không thương xót, 

 Khi đến, không chỗ tránh".  

Vậy nên hành giả không nên ở trong thân mạng vô thƣờng mong manh mà tin 

tƣởng mong cầu sống mãi. 

Nhƣ Phật dạy ý nghĩa  tưởng chết cho các Tỳ-kheo: hoặc có một Tỳ-kheo trạch 

vai áo bên phải bạch Phật, con có thể tu tƣởng chết! 

Phật dạy: ông tu thế nào? 

Tỳ-kheo thƣa: con không hy vọng sống quá bảy năm. 

Phật dạy: O� là Tỳ-kheo phóng dật tu tƣởng chết. 

Có một Tỳ-kheo thƣa: con không hy vọng sống quá bảy tháng. 

Có Tỳ-kheo thƣa: bảy ngày. 

Có vị thƣa: sáu, năm, bốn, ba, hai, một ngày. 

Phật dạy: các ông đều là Tỳ-kheo phóng dật tu tƣởng chết. 

Có Tỳ-kheo thƣa: từ sáng đến bữa ăn ngọ. 

Có Tỳ-kheo thƣa: trong khoảng một bữa ăn. 

Phật dạy: các ông đều là Tỳ-kheo phóng dật tu tƣởng chết. 

Một Tỳ-kheo khác trạch vai áo bạch Phật: con đối với hơi thở ra không mong thở 

vào, hơi thở vào không mong thở ra. 

Phật dạy: đây mới là Tỳ-kheo không phóng dật, thật tu tƣởng chết. 

Hết thảy pháp hữu vi, niệm niệm sanh diệt, ngƣng trụ rất ngắn giống nhƣ huyễn 

thuật, dối gạt kẻ vô trí. Hành giả do các nhân duyên nhƣ vậy  niệm tưởng chết. 

 Hỏi:  Pháp  là  Thầy  của  chƣ  Phật  ba  đời,  cớ  sao  niệm  Phật  trƣớc  niệm  Pháp? 

Tám niệm ấy vì sao có thứ lớp?   

 Đáp: Pháp tuy là Thầy của chƣ Phật ba đời mƣời phƣơng, song Phật diễn nói ra 

Pháp ấy, công đó rất lớn. Ví nhƣ núi báu ở trong núi tuyết, trên chóp núi báu có 

ngọc báu Nhƣ ý, có nhiều thứ bảo vật, ngƣời muốn leo lên, hoặc chỉ nửa đƣờng 

trở lui, hoặc gần đến trở lui, có một đại đức quốc vƣơng thƣơng xót chúng sanh, 

làm cho cái thang lớn, nhân dân lớn nhỏ cho đến trẻ con bảy tuổi, đều đƣợc lên 

núi, tùy ý lấy ngọc Nhƣ ý và các bảo vật. Phật cũng nhƣ vậy, núi báu thật tƣớng 

các pháp ở thế gian, 96 thứ dị đạo đều không thể có đƣợc, cho đến Phạm thiên 

vƣơng  cầu  thật  tƣớng  các  pháp  cũng  không  thể  đƣợc,  huống  gì  các  ngƣời 

khác?  Phật  đem  tâm  đại  từ  bi  thƣơng  xót  chúng  sanh,  đầy  đủ  sáu  Ba-la-mật, 

đƣợc hết thảy phƣơng tiện trí tuệ, thuyết ra mƣời hai bộ kinh, 84.000 cái thang 

pháp tụ, nhờ đó các Tôn giả A-nhã Kiều-trần-nhƣ, Xá-lợi-phất, Mục-kiền-liên, Đại 

Ca-diếp,  cho  đến  Sa-di  Tô-ma  bảy  tuổi…  đều  đƣợc  các  Pháp  vô  lậu  năm  căn, 

năm lực, bảy giác phần, tám thánh đạo. Thật tƣớng tuy diệu, mà hết thảy chúng 

sanh đều phải nhờ ơn Phật mới  chứng đƣợc. Do  vậy nên niệm Phật trƣớc rồi 

tiếp niệm Pháp, niệm Tăng. Tăng theo lời Phật, hiểu đƣợc Pháp cho nên Tăng ở 

vào thứ ba. Các ngƣời khác không thể hiểu, Tăng có thể hiểu đƣợc, nên xƣng là 

bảo. Báu ở giữa loài ngƣời ấy là Phật, báu ở giữa Pháp của 96 thứ dị đạo ấy là 

Phật pháp, báu ở giữa hết thảy hội chúng ấy là Tăng. 

* Lại nữa, do nơi Phật nên có Pháp xuất hiện thế gian, do nơi Pháp nên có Tăng. 

Hành giả niệm: ta làm sao có đƣợc Pháp bảo? Chỉ có đƣợc từ trong Tăng số. 

Cần trừ bỏ tất cả nghiệp ác thô tế nơi thân và miệng, cho nên tiếp theo nói về 

 niệm trì giới.  

* Lại nữa, làm sao để phân biệt bảy chúng? Chỉ có giới mà phân biệt. Muốn trừ 

tâm ác, phá xan tham nên  niệm xả thí.  Muốn cho ngƣời thọ Pháp đƣợc vui nên 

phá  sân  nhuế.  Tin  làm  phƣớc  đƣợc  quả  báo  nên  phá  tà  kiến.  Ơ�ong  pháp  trì 

giới, bố thí thời là ở trong Mƣời thiện đạo và lìa Mƣời bất thiện đạo. Mƣời thiện 

đạo có hai quả: nếu hành Mƣời thiện bậc thƣợng thời đƣợc sanh trong cõi trời 

Tịnh  thiên.  Nếu  hành  Mƣời  thiện  bậc  trung  thời  đƣợc  Sanh  thiên.  Do  vậy  nên 

tiếp sau giới và thí là  niệm thiên.  Hành thiền định thời đƣợc hai loại trời. Dứt các 

ác giác, chỉ nhóm thiện pháp, nhiếp tâm một chỗ, cho nên niệm thiên. Tiếp đến 

 niệm hơi thở ra vào,  niệm hơi thở ra vào dứt đƣợc các ác giác, nhƣ mƣa ngâm 

bụi. ThâṠhơi thở ra vào, biết thân mong manh. Do hơi thở ra vào mà thân đƣợc 

tồn tại, cho nên tiếp theo niệm hơi thở ra vào là  niệm chết.  

* Lại nữa, hành giả hoặc thời ỷ có bảy niệm rồi đắm công đức ấy, sanh tâm giải 

đãi, khi ấy nên niệm chết. Việc chết thƣờng ở trƣớc mắt, làm sao giải đãi đắm 

theo pháp ái ấy. Nhƣ Tôn giả A-na-luật nói trong khi Phật diệt độ: 

 "Pháp hữu vi như mây, 

 Người trí không nên tin, 

 Kim cang vô thường đến, 

 Phá núi vua thánh chúa".  

AṠlà thứ lớp tám niệm.   

 Hỏi: Đó là nói tám niệm trong pháp Thanh văn, với tám niệm của Bồ-tát có gì sai 

khác?   

 Đáp: Thanh văn chỉ vì tự thân, còn Bồ-tát thì vì hết thảy chúng sanh. Thanh văn 

chỉ vì giải thoát già, bệnh, chết, còn Bồ-tát thời vì khắp đầy đủ tất cả công đức, 

đó là sai khác. 

* Lại nữa, ở trong đây Phật cũng dạy: Xá-lợi-phất! Bồ-tát không trú pháp mà trú 

trong Bát-nhã ba-la-mật nên đầy đủ Đàn ba-la-mật, cho đến đầy đủ tám niệm, vì 

là không thể có đƣợc (bất khả đắc). Ban đầu có không trú pháp, sau có bất khả 

đắc. Có hai ấn đó do vậy nên khác. Nghĩa không trú và bất khả đắc. Có hai ấn 

đó do vậy nên khác. Nghĩa không trú và bất khả đắc, nhƣ trƣớc đã nói.   

 (Hết cuốn 22 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 23 

Chương 34 

Giải Thích: Mười Tưởng 

Kinh: Mƣời tƣởng là tƣởng vô thƣờng, tƣởng khổ, tƣởng vô ngã, tƣởng ăn đồ 

bất tịnh, tƣởng tất cả thế gian không thể vui, tƣởng chết, tƣởng bất tịnh, tƣởng 

dứt, tƣởng lìa dục, tƣởng tận. 

Luận.  Hỏi: Hết thảy pháp hành trì ấy sao có khi gọi là trí, có khi gọi là niệm, có 

khi gọi là tƣởng? 

 Ðáp:  Bắt  đầu  nhóm  thiện  pháp,  vì  để  không  mất  nên  chỉ  gọi  là  niệm;  có  thể 

chuyển tƣớng và chuyển tâm nên gọi là tƣởng; quyết định biết không còn nghi 

ngờ, gọi là trí. 

Quán hết thảy pháp hữu vi vô thƣờng, tƣớng ấy tƣơng ƣng với trí tuệ, ấy gọi là 

vô thƣờng tƣởng. 

Hết thảy pháp hữu vi vô thƣờng là vì sanh diệt mới mãi, vì thuộc nhân duyên, vì 

chẳng chứa thêm đƣợc. 

Lại nữa, khi sanh không chỗ đến, diệt không chỗ đi, cho nên gọi là vô thƣờng. 

Lại  nữa,  hai  thứ  thế  gian  vô  thƣờng,  nên  nói  vô  thƣờng,  ấy  là  chúng  sanh  vô 

thƣờng và thế giới vô thƣờng, nhƣ nói: 

 “Ðại địa cỏ cây đều tiêu diệt,  

 Tu-di biển cả cũng lỡ khô,  

 Chỗ ở chư thiên đều cháy hết,  

 Bấy giờ thế giới vật gì thường?  

 Mười phương Thế Tôn thân sáng đủ,  

 Trí tuệ chiếu sáng cũng vô lượng,  

 Ðộ thoát hết thảy các chúng sanh,  

 Tiếng tăm lan khắp cả mười phương,  

 Ngày nay trống rổng đâu còn gì?  

 Ðâu có người trí không cảm thương”.  

Nhƣ  vậy  các  thánh  nhân  Xá-lợi-phất,  Mục-kiền-liên,  Tu-bồ-đề...,  Chuyển  luân 

thánh  vƣơng,  các  quốc  vƣơng,  thiên  vƣơng  thƣờng  vui  và  các  trời,  bậc  thánh 

đức tôn quí đều cùng tận diệt, ngọn lửa sáng lớn  bỗng  bị tắt, thế gian chuyển 

hoại nhƣ đèn giữa gió, nhƣ cây ở bờ hiểm, nhƣ đồ lủng đựng nƣớc, không lâu bị 

khô  trống.  Nhƣ  vậy  hết  thảy  chúng  sanh  và  chỗ  ở  của  chúng  sanh,  đều  vô 

thƣờng nên gọi là vô thƣờng. 

 Hỏi: Bồ-tát vì sao thực hành tƣởng vô thƣờng ấy? 

 Ðáp: Vì chúng sanh đắm theo điên đảo chấp thƣờng, chịu các khổ, không khỏi 

sống chết, hành giả có đƣợc tƣởng vô thƣờng nên giáo hóa chúng sanh rằng: 

các pháp đều vô thƣờng, các ngƣơi chớ đắm theo điên đảo chấp thƣờng, mất 

thời giờ hành đạo. Pháp thƣợng diệu của chƣ Phật là bốn chân đế. Trong bốn 

đế, khổ đế đứng đầu, trong bốn hành tƣớng của khổ đế, hành tƣớng vô thƣờng 

đứng đầu. Do vậy nên Bồ-tát thực hành tƣởng vô thƣờng. 

 Hỏi: Có ngƣời thấy việc vô thƣờng đến, lại càng đắm trƣớc, nhƣ phu nhân Bảo 

nữ của quốc vƣơng từ đất sanh ra, bị quỉ La-sát mƣời đầu bắt mang đi qua biển 

cả,  vua  rất  ƣu  sầu.  Bề  tôi  có  trí  can  ngăn  rằng:  trí  lực  của  Bệ  hạ  đầy  đủ,  phu 

nhân  trở  lại  không  lâu,  cớ  sao  ôm  lòng  ƣu  sầu?  Vua  đáp:  Trẫm  không  lo  sợ 

Trẫm không thể sống đƣợc, chỉ sợ thời  trai tráng dễ qua. Cũng nhƣ ngƣời ƣa 

hoa ra quả, thấy thời giờ sắp trôi qua bèn càng sanh tâm đắm trƣớc. Nhƣ vậy 

biết vô thƣờng lại sanh các kiết sử, chứ sao nói biết vô thƣờng có thể khiến tâm 

nhàm chán, phá các kiết sử? 

 Ðáp: Thấy vô thƣờng nhƣ vậy, là biết vô thƣờng một phần ít, là không đầy đủ, 

chẳng khác gì cầm thú thấy vô thƣờng. Vì vậy Phật bảo Xá-lợi-phất hãy đầy đủ 

tu vô thƣờng tƣởng. 

 Hỏi: Thế nào là đầy đủ tu vô thƣờng tƣởng? 

 Ðáp:  Quán  pháp  hữu  vi  niệm  niệm  sanh  diệt,  nhƣ  gió  thổi  bụi,  nhƣ  nƣớc  chảy 

trên núi, nhƣ ngọn lửa tắt, hết thảy pháp hữu vi không bền chắc, không thể thủ, 

không  thể  đắm,  nhƣ  huyễn  hóa,  dối  gạt  kẻ  phàm  phu,  nhân  vô  thƣờng  ấy  mà 

đƣợc vào cửa Không. Trong Không ấy tất cả pháp đều không thể có đƣợc, vô 

thƣờng cũng không thể có đƣợc, vì cớ sao? Vì trong một niệm, tƣớng sanh, trụ, 

diệt là không thể có đƣợc, khi sanh không thể có đƣợc trụ, diệt, khi trụ không có 

đƣợc sanh, diệt, khi diệt không có đƣợc sanh, trụ. Tƣớng sanh, trụ, diệt, tánh nó 

trái nhau cho nên không. Vì tƣớng ấy không, cho nên vô thƣờng cũng không. 

 Hỏi: Nếu không có vô thƣờng, cớ sao trong Khổ đế Phật dạy vô thƣờng? 

 Ðáp:  Ngƣời  phàm  phu  sanh  tà  kiến  cho  thế  gian  là  thƣờng,  Phật  vì  dứt  trừ 

thƣờng kiến ấy nên nói vô thƣờng, chứ không phải vì vô thƣờng là thật có nên 

nói. 

Lại nữa, lúc Phật chƣa ra đời, ngƣời phàm phu chỉ dùng thế tục đạo, ngăn các 

phiền não, nay muốn nhổ hết gốc rễ phiền não nên nói vô thƣờng. 

Lại nữa, pháp của các ngoại đạo chỉ do thân hình lìa năm dục cho là giải thoát. 

Phật dạy đó là do tà tƣớng nên bị trói buộc, quán vô thƣờng chánh tƣớng nên 

đƣợc giải thoát. 

Lại  có  hai  lối  quán  tƣớng  vô  thƣờng:  1.  Hữu  dƣ,  2.  Vô  dƣ.  Nhƣ  Phật  dạy  hết 

thảy ngƣời vật đều diệt tận chỉ còn lại cái tên, ấy là hữu dƣ; nếu ngƣời vật diệt 

tận, cái tên cũng diệt, ấy gọi là vô dƣ. 

Lại có hai lối quán tƣớng vô thƣờng: 1. Thân chết diệt tận, 2. Sanh diệt mới mãi. 

Lại nữa, có ngƣời nói trì giới là trọng, vì sao? Vì nƣơng giới mà thứ lớp sạch hết 

lậu. 

Có ngƣời nói: đa văn là trọng, vì sao? Vì nƣơng trí tuệ nên có chỗ sở đắc. 

Có ngƣời nói: thiền định là trọng, nhƣ Phật nói định có thể đắc đạo. 

Có ngƣời nói: mƣời hai hạnh đầu đà là trọng, vì sao? Vì hay làm cho giới hạnh 

thanh tịnh. 

Nhƣ vậy mỗi mỗi cho sở hành là quý, không còn cần cầu Niết-bàn. 

Phật  dạy:  các  công  đức  ấy  đều  là  phần  đƣa  đến  Niết-bàn,  còn  nếu  quán  các 

pháp vô thƣờng ấy mới là chơn đạo đƣa đến Niết-bàn. Do các nhân duyên nhƣ 

vậy, các pháp tuy không mà nói là vô thƣờng tƣởng. 

Lại nữa, vô thƣờng tƣởng tức là tên khác của thánh đạo. Phật dạy đạo với nhiều 

tên, hoặc nói là bốn niệm xứ, hoặc nói bốn đế, hoặc nói vô thƣờng tƣởng. Nhƣ 

trong Kinh nói: Khéo tu vô thƣờng tƣởng, có thể dứt hết thảy dục ái, sắc ái, vô 

sắc ái, trạo cử, kiêu mạn, vô minh hết sạch, có thể trừ kiết sử ba cõi, do vậy nên 

gọi là đạo. 

Vô thƣờng tƣởng này hoặc hữu lậu, hoặc vô lậu. Chính thức đƣợc vô thƣờng là 

vô lậu, khi mới học  vô thƣờng là hữu lậu. Trong  pháp Ðại thừa, các Bồ-tát có 

tâm quảng đại, đủ các cách giáo hóa chúng sanh, thì vô thƣờng tƣởng ấy cũng 

hữu lậu cũng vô lậu. Nếu vô lậu thì ở tại chín địa, nếu hữu lậu thì ở tại mƣời một 

địa, duyên ba cõi, năm thọ uẩn, tƣơng ƣng bốn căn, trừ khổ căn, phàm phu và 

thánh  nhân  đều  đƣợc.  Do  các  nhân  duyên  nhƣ  vậy,  nói  các  công  đức  của  vô 

thƣờng tƣởng. 

 Khổ tưởng: Hành giả nhớ nghĩ rằng, hết thảy pháp hữu vi vô thƣờng nên khổ. 

 Hỏi: Nếu pháp hữu vi vô thƣờng nên khổ, thời pháp hữu vi vô lậu của các bậc 

hiền thánh cũng phải nên khổ? 

 Ðáp: Các pháp tuy vô thƣờng, mà ƣa đắm mới sanh khổ, không ƣa đắm gì thì 

không khổ. 

 Hỏi: Có vị thánh nhân tuy không ƣa đắm gì cũng đều có khổ, nhƣ Xá-lợi-phất bị 

phong nhiệt làm đau khổ, Tất-lăng-già-bà-ta bị bệnh mắt làm đau khổ. La-bà-na-

bạt-đề (âm thanh đệ nhất) bị bệnh trỉ làm đau khổ, cớ sao nói không khổ? 

 Ðáp: Có hai thứ khổ: 1. Thân khổ, 2. Tâm khổ. Các thánh nhân ấy do sức trí tuệ 

nên không còn tâm khổ ƣu sầu, tật đố, sân giận; nhƣng đã chịu thân tứ đại tạo 

thành do nghiệp đời trƣớc, thời phải chịu các khổ về thân già, bệnh, đói, khát, 

lạnh, nóng, nhƣng về thân khổ cũng mỏng ít, nhƣ ngƣời đã biết rõ mắc nợ ngƣời 

khác nên phải trả lại, không cho là khổ. Nếu ngƣời không nhớ đã mắc nợ, bị chủ 

nợ cƣởng đoạt thì sân não mà sinh khổ. 

 Hỏi: Khổ thọ là pháp của tâm tâm số, còn thân nhƣ cây cỏ, lìa tâm thời không tri 

giác, làm sao nói thánh nhân chỉ thọ thân khổ? 

 Ðáp:  Ngƣời  phàm  phu  khi  thọ  khổ  tâm  sanh  sầu  não,  bị  kiết  sử  sân  sai  khiến, 

tâm  chỉ  hƣớng  theo  năm  dục.  Nhƣ  Phật  nói:  ngƣời  phàm  phu  trừ  năm  dục  ra 

không biết còn có cách ra khỏi khổ, trong khi thọ vui thì bị kiết sử tham dục sai 

khiến, trong khi thọ không khổ không vui thì bị kiết sử vô minh sai khiến. Ngƣời 

phàm phu khi thọ khổ, bên trong chịu ba thứ độc khổ, bên ngoài chịu lạnh, nóng, 

roi,  gậy  khổ,  nhƣ  ngƣời  bên  trong  bị  nóng  lạnh,  bên  ngoài  cũng  bị  nóng  lạnh. 

Nhƣ  Kinh  nói:  ngƣời  phàm  phu  bị  mất  vật  yêu  quý  thì  thân  tâm  đều  chịu  khổ, 

nhƣ hai mũi tên cùng bắn vào, còn các hiền thánh không có cái khổ ƣu sầu, chỉ 

có thân khổ chứ không còn khổ gì khác. 

Lại  nữa,  cái  khổ  tƣơng  ƣng  với  năm  thức  và  cái  khổ  do  ngoại  duyên  roi,  gậy, 

lạnh, nóng đƣa đến, ấy là thân khổ, tàn dƣ của khổ ấy gọi là tâm khổ. 

Lại nữa, tôi nói pháp hữu vi vô lậu, vì không ƣa đắm nên không khổ. Thánh nhân 

còn có thân là hữu lậu, pháp hữu lậu thời khổ, có lỗi gì đâu. Ðó là thân cuối cùng 

chịu khổ, cũng chút ít thôi. 

 Hỏi: Nếu vô thƣờng tức là khổ, thì đạo cũng là khổ, làm sao lấy khổ để lìa khổ? 

 Ðáp: Vô thƣờng tức là khổ, là vì năm thọ uẩn, còn đạo tuy là pháp tạo tác nên vô 

thƣờng, nhƣng không gọi là khổ, vì cớ sao? Vì nó hay dứt khổ, không làm sanh 

ra tâm ƣa đắm, cùng với trí không, vô ngã hòa hợp. Chỉ là vô thƣờng mà chẳng 

khổ. Nhƣ các A-la-hán khi đắc đạo nói: 

 “Chúng ta không tham sống,  

 Mà cũng không ưa chết,  

 Nhất tâm và trí tuệ,  

 Chờ thời đến thì đi”  

Lúc Phật vào Niết-bàn, các vị chƣa ly dục nhƣ A-nan, vì chƣa khéo tu tám chánh 


đạo nên đều than khóc ƣa sầu. Các vị A-na-hàm đã ly dục thì kinh ngạc, các vị 

lậu tận A-la-hán thì tâm không biến đổi, chỉ nói: “Con mắt thế gian diệt mau quá”. 

Do  sức  đắc  đạo,  nên  tuy  theo  Phật  đƣợc  lợi  ích  lớn,  biết  trọng  công  đức  vô 

lƣợng  của  Phật  mà  không  sanh  ra  khổ.  Do  vậy,  biết  “đạo”  tuy  vô  thƣờng  mà 

chẳng phải nhân duyên sanh ra khổ, nên không gọi là khổ, chỉ có thân năm thọ 

uẩn là khổ, vì sao? Vì ƣa đắm, vì vô thƣờng bại hoại, nhƣ nghĩa chữ khổ đã nói 

ở đoạn nói về thọ niệm xứ. 

Lại nữa, khổ; có thân thƣờng là khổ, vì ngu si nên không biết, nhƣ nói: 

 “Vì cỡi xe mệt mõi,  

 Tìm cầu chỗ đứng dừng,  

 Vì đứng dừng mệt mõi,  

 Tìm cầu chỗ ngồi nghỉ,  

 Ngồi lâu bị mệt mõi,  

 Tìm cầu chỗ nằm yên,  

 Mệt mõi do động tác,  

 Mới đầu vui sau khổ,  

 Xem ngó, thở ra vào,  

 Co, duỗi, ngồi, nằm, dậy,  

 Ði đứng và qua lại,  

 Việc ấy đều là khổ”.  

 Hỏi: Năm thọ uẩn ấy tất cả đều là khổ, hay vì quán tƣởng khổ nên khổ? Nếu tất 

cả  đều  khổ,  tại  sao  Phật  dạy  có  ba  thứ  thọ  là  thọ  khổ,  thọ  vui,  thọ  không  khổ 

không vui? Nếu do quán tƣởng khổ nên khổ, tại sao Phật nói khổ đế là thật khổ? 

 Ðáp: Năm thọ uẩn tất cả đều khổ, ngƣời phàm phu do bốn điên đảo, bị dục bức 

bách, lấy năm dục làm vui, nhƣ ngƣời bôi ghẻ lỡ, cái đau đớn tạm ngƣng nên 

cho là vui, chứ ghẻ lỡ chẳng phải là vui. Phật dạy ba thứ thọ là vì theo thế gian, 

chứ trong Phật pháp chẳng phải là  vui.  Nếu trong năm thọ  uẩn thật có  vui, cớ 

sao Phật dạy dứt năm thọ uẩn gọi là vui. 

Lại nữa, tùy chỗ ƣa thích, tâm vui thời sanh vui, không nhất định. Cái vui nếu là 

có thật nhất định, thì không cần chờ có tâm ƣa đắm, nhƣ lửa thật nóng thì không 

đợi ƣa đắm nó vẫn nóng. Vì cái vui không nhất định, cho nên gọi là khổ. 

Lại nữa, cái vui điên đảo của thế gian hay mắc phải vô lƣợng quả báo khổ đời 

này đời sau, cho nên gọi là khổ, thí nhƣ trong biển nƣớc lớn chỉ bỏ vào một ít 

độc, không làm cho nƣớc đổi khác, cũng nhƣ vậy, cái vui theo độc điên đảo của 

thế gian không hiện ra giữa biển nƣớc tất cả đại khổ, nhƣ nói: 

 “Khi từ trời sanh xuống địa ngục,  

 Nhớ việc hoan lạc ở trên trời,  

 Cung quán, thể nữ đầy trước mắt,  

 Vườn hoa, ao tắm để vui thích,  

 Lại thấy lửa ngục đến đốt thân,  

 Tợ như lửa lớn đốt rừng tre,  

 Khi ấy tuy thấy vui trên trời,  

 Luống tự cảm tiếc không ích gì”.  

Sự nhiếp và duyên của khổ tƣởng này cũng giống vô thƣờng tƣởng. Các cách 

phân biệt khổ nhƣ vậy, gọi là khổ tƣởng. 

 Vô ngã tưởng: Khổ thời là vô ngã, vì cớ sao? Vì trong năm thọ uẩn đều là khổ, 

khổ tƣởng là không có tự tại, nếu không tự tại ấy thời là vô ngã, nếu có ngã tự 

tại thời không thể làm cho thân có khổ, nhƣ nói: 

 “Có các người vô trí,  

 Chấp thân tâm là ngã,  

 Vừa gần đính chắc cứng,  

 Không biết pháp vô thường,  

 Thân này không ai làm,  

 Cũng không có người thọ,  

 Thân này là vô chủ,  

 Mà làm đủ các việc,  

 Duyên nơi sáu căn trần,  

 Sáu thức được sanh ra,  

 Do ba sự hòa hiệp,  

 Làm duyên sanh ra xúc,  

 Do xúc làm nhân duyên,  

 Có thọ niệm nghiệp sanh,  

 Như mặt trời, gương cỏ;  

 Hòa hiệp sanh ra lửa,  

 Căn, trần, thức hòa hiệp,  

 Thành sự nghiệp tạo tác,  

 Tương tục tương tợ có,  

 Như giống có mầm, cành”.  

Lại nữa, ngã tƣớng là không thể có đƣợc, cho nên vô ngã. Hết thảy pháp vì có 

tƣớng nên biết là có, nhƣ thấy khói, cảm giác nóng nên biết có lửa. Ðối với năm 

trần mỗi mỗi khác biệt, nên biết có căn, suy nghĩ trù lƣợng các pháp nên biết có 

tâm tâm số pháp. Còn ngã này không có tƣớng, cho nên biết vô ngã. 

 Hỏi: Có hơi thở ra vào, thời đó là tƣớng ngã. Xem ngó, tâm thọ mạng, khổ vui, 

thƣơng  ghét,  tinh  cần...  ấy  là  tƣớng  ngã.  Nếu  vô  ngã  thì  ai  có  hơi  thở  ra  vào, 

xem ngó, tâm thọ mạng, khổ vui, thƣơng ghét, tinh cần... đó, cho nên có ngã ở 

bên  trong  lay  động  phát  sanh  vậy.  Tâm  thọ  mạng  cũng  là  ngã,  nếu  vô  ngã  thì 

nhƣ trâu không chế ngự, có ngã mới có thể chế ngự tâm vào pháp, không cho 

phóng dật. Nếu  vô ngã thì ai chế ngự tâm. Thọ khổ vui là ngã, nếu  vô ngã thì 

nhƣ cây cỏ, không thể phân biệt khổ vui. Thƣơng ghét, tinh cần cũng nhƣ vậy. 

Ngã tuy vi tế, không thể dùng năm căn biết đƣợc, chỉ nhân nơi tƣớng có thể biết 

là có? 

 Ðáp: Các tƣớng ấy đều là tƣớng của thức. Có thức thời có hơi thở ra vào, xem 

ngó, thọ mạng... nếu thức lìa thân thời không có các việc ấy. Cái ngã của các 

ông là thƣờng hằng và biến khắp, vậy ngƣời chết cũng nên có sự xem ngó, hơi 

thở ra vào và thọ mạng... 

Lại nữa, hơi thở ra vào... là sắc pháp, theo sức gió của tâm lay động phát sanh, 

đó là tƣớng  của thức, không phải tƣớng của ngã. Thọ mạng là tâm  bất tƣơng 

ƣng hành pháp, cũng là tƣớng của thức. 

 Hỏi: Nếu vào vô tâm định, hoặc khi ngủ không mộng, cũng có hơi thở ra vào, có 

thọ mạng, tại sao nói đều là tƣớng của thức? 

 Ðáp: Trong vô tâm định, tuy thức tạm không, nhƣng không lâu phát sanh lại, vì 

thức không bỏ rời thân, lúc có thức (hoạt động) nhiều, lúc không có thức (hoạt 

động) ít, cho nên gọi là tƣớng của thức, nhƣ ngƣời ra đi, không thể nói nhà ấy 

vô  chủ.  Các  thứ  khổ  vui,  thƣơng  ghét,  tinh  cần...  là  pháp  tƣơng  ƣng  với  tâm, 

cùng chung sở duyên, theo tâm hành động, nên tâm có thì liền có, tâm không thì 

liền không. Do vậy biết đó là tƣớng của thức chứ chẳng phải tƣớng của ngã. 

Lại nữa, nếu có ngã, ngã có hai thứ là hoặc thƣờng hoặc vô thƣờng, nhƣ nói: 

 “Nếu ngã là thường,  

 Thời không thân sau,  

 Vì thường, không sanh,  

 Cũng không giải thoát,  

 Không quên, không làm,  

 Do vậy cho nên biết,  

 Không kẻ làm tội phước,  

 Cũng không có kẻ thọ,  

 Bỏ ngã và ngã sở,  

 Vậy sau được Niết-bàn,  

 Nếu mà thật có ngã,  

 Không nên bỏ ngã tâm,  

 Nếu ngã là vô thường,  

 Thời nên theo thân diệt,  

 Như bờ lớn sa nước,  

 Cũng không có tội phước”.  

Nhƣ vậy, ngã và kẻ biết, kẻ không biết, kẻ làm, kẻ không làm, nhƣ đã nói trong 

đoạn  Ðàn  ba-la-mật.  Vì  không  có  đƣợc  ngã  tƣớng  nên  biết  hết  thảy  pháp  vô 

ngã.  Nếu  biết  hết  thảy  pháp  vô  ngã  thời  không  nên  sanh  tâm  chấp  ngã.  Nếu 

không tâm chấp ngã và ngã sở. Ngã, ngã sở xa lìa, thời không có trói buộc, nếu 

không trói buộc thời là Niết-bàn, thế nên hành giả nên thực hành vô ngã tƣởng. 

 Hỏi: Vô thƣờng, khổ, vô ngã là một sự hay ba sự? Nếu là một thì không nên nói 

ba, nếu ba cớ sao Phật dạy vô thƣờng tức là khổ, khổ tức là vô ngã? 

 Ðáp:  Chỉ  là  một,  đó  là  thọ  thuộc  pháp  hữu  lậu,  vì  phân  biệt  theo  mặt  quan  sát 

nên có ba thứ sai khác nhau. Tƣơng ƣng với hành tƣớng vô thƣờng, ấy là vô 

thƣờng tƣởng, tƣơng ƣng với hành tƣớng khổ, ấy là khổ tƣởng; tƣơng ƣng với 

hành tƣởng vô ngã, ấy là vô ngã tƣởng. Vô thƣờng, không làm cho rơi vào ba 

cõi; khổ, làm cho biết tội lỗi trong ba cõi; vô ngã, thời xả ly ba cõi. 

Lại nữa, vô thƣờng thì sanh tâm nhàm chán, khổ thì sanh sợ hãi, vô ngã thì kéo 

ra khiến cho giải thoát. Vô thƣờng là Phật nói năm thọ uẩn là vô thƣờng, khổ là 

Phật dạy vô thƣờng thời là khổ, vô ngã là Phật dạy khổ tức là vô ngã. Vô thƣờng 

là Phật chỉ thị tƣớng diệt tận của năm thọ uẩn, khổ là Phật chỉ thị nhƣ mũi tên 

găm vào tâm, vô ngã là Phật chỉ thị tƣớng xả ly. Vô thƣờng là chỉ thị dứt ái, khổ 

là chỉ thị dứt tập khí ngã mạn, vô ngã là chỉ thị dứt tà kiến. Vô thƣờng thì ngăn 

kiến chấp thƣờng, khổ thì ngăn kiến chấp vui Niết-bàn hiện tại, vô ngã thì ngăn 

chỗ chấp trƣớc. Vô thƣờng là chỗ pháp thƣờng của thế gian chấp trƣớc, khổ là 

chỗ vui của thế gian chấp trƣớc, vô ngã là chỗ chấp ngã kiên cố của thế gian; ấy 

là tƣớng phân biệt giữa ba tƣởng. Vô ngã tƣơng duyên và nhiếp giống nhƣ đã 

nói trong khổ tƣởng. 

 Thực yểm tưởng: Quán đồ ăn từ nhân duyên bất tịnh sanh, nhƣ thịt từ thủy đạo 

tinh huyết sanh, là chỗ ở của trùng mủ. Váng sữa, sữa, lạc, do huyết biến thành, 

không khác gì mủ thối nát, mồ hôi nhớp của ngƣời nhà bếp và các thứ bất tịnh. 

Nếu bỏ vào miệng thì từ não bộ có hai dòng nƣớc dãi thối nát chảy xuống hòa 

với nƣớc miếng sau mới thành vị, tƣớng trạng nhƣ mửa, đi vào cửa bụng, đất 

duy trì, nƣớc rửa nát, gió chuyển động, lửa rang nấu,  giống  nhƣ cái chảo  nấu 

chín  nhừ,  cặn  bả  lóng  xuống  dƣới,  nƣớc  trong  nỗi  lên  trên,  ví  nhƣ  gây  rƣợu, 

phần cặn bả là phân, phần trong là nƣớc dãi. Eo lƣng có ba lỗ, gió thổi nƣớc béo 

tan vào trăm mạch, hòa hợp với huyết sẳn có trƣớc, ngƣng đọng biến thành thịt. 

Từ thịt tƣơi sanh mở, xƣơng, tủy, từ trong đó sanh thân căn, từ thịt mới thịt cũ 

hợp  lại  sanh  năm  căn,  từ  năm  căn  sanh  năm  thức,  năm  thức  thứ  lớp  sanh  ý 

thức, phân biệt thủ lấy tƣớng, trù lƣợng tốt xấu, vậy sau mới sanh các phiền não 

và  các tội nghiệp theo tâm chấp ngã, ngã sở. Quán đồ ăn  có nhân duyên gốc 

ngọn  đủ  thứ  bất  tịnh  nhƣ  vậy,  biết  rằng  bốn  đại  bên  trong  bốn  đại  bên  ngoài 

không khác nhau, chỉ vì ngã kiến mà cƣỡng cho là có ngã. 

Lại nữa, suy nghĩ đồ ăn này do đào bới cày bừa thu hoạch, xay, giả, đào thải, 

thổi nấu mới thành, dụng công rất nặng. Tính ra một bát cơm so với công sức 

mồ hôi của nông phu góp lại thì đồ ăn ít mà mồ hôi nhiều, làm ra đồ ăn này công 

phu cay đắng nặng nề nhƣ vậy, mà ăn vào miệng thì liền thành bất tịnh, không 

chút giá trị, trải qua một đêm đã biến thành phân nƣớc dãi. Vốn là đồ ngon mà 

ngƣời ăn vào biến thành bất tịnh, gớm không muốn thấy. Hành giả tự suy nghĩ: 

đồ ăn tệ nhƣ vậy, nếu ta tham đắm thì sẽ đọa địa ngục, nuốt hoàn sắt nóng, từ 

địa ngục ra khỏi sẽ làm súc sanh trâu, dê, lạc đà, đền trả nợ cũ, hoặc làm chó 

heo,  thƣờng  ăn  đồ  nhơ.  Quán  đồ  ăn  nhƣ  vậy  thời  sanh  tƣ  tƣởng  nhàm  chán. 

Nhân nhàm chán đồ ăn mà đối năm dục đều nhàm chán, ví nhƣ một ngƣời Bà-

la-môn tu pháp tinh khiết, có duyên sự đi đến một nƣớc bất tịnh, tự suy nghĩ ta 

sẽ làm sao để khỏi  thứ bất tịnh này,  chỉ phải ăn đồ khô, mới thanh  tịnh đƣợc. 

Thấy  một  bà  già  bán  thứ  bánh  khô  tủy  trắng,  liền  nói  với  bà  già  rằng:  Tôi  có 

duyên sự ở đây một trăm ngày, bà hãy làm thứ bánh khô này đem cho tôi, tôi sẽ 

trả giá nhiều. Bà già mỗi ngày làm bánh khô đem đến, Bà-la-môn tham đắm, ăn 

no  hoan  hỷ.  Bà  già  làm  bánh,  lúc  đầu  trắng  sạch,  lần  về  sau  không  màu  sắc, 

không hƣơng vị. Bà-la-môn hỏi bà già tại sao nhƣ vậy? Bà già đáp: Nhọt lở đã 

lành.  Bà-la-môn  hỏi:  Câu  nói  ấy  nghĩa  sao?  Bà  già  đáp:  Phu  nhân  tôi  ở  chỗ 

khuất  sanh  mụt  nhọt,  lấy  bột  gạo  vảng  sữa  đắp  vào,  mụt  nhọt  chín  vỡ  mủ  ra, 

đem hòa với bánh váng sữa, cứ mỗi ngày nhƣ vậy, lấy làm bánh đem cho ông, 

vì  vậy  mà  bánh  ngon.  Nay  phu  nhân  tôi  đã  lành  mụt,  tôi  còn  biết  chỗ  nào  có 

đƣợc nữa? 

Bà-la-môn nghe xong, nắm hai tay đánh đầu, đấm ngực nôn khan nói, tại sao ta 

phá  hỏng  pháp  thanh  tịnh  này?  Thôi  ta  hỏng  mất  rồi!  Liền  bỏ  duyên  sự  trở  về 

nƣớc cũ. Hành giả cũng nhƣ vậy, tham đắm ăn uống, hoan hỷ ƣa thích, chỉ thấy 

màu sắc nó đẹp, mịn trơn, thơm ngon khoái miệng, mà chẳng quán sát bất tịnh, 

sau chịu khổ báo, hối tiếc làm sao kịp. Nếu hay quán xét đồ ăn gốc ngọn nhƣ 

vậy, sanh tâm chán ghét, nhân đó lìa thực dục mà bốn dục kia đều lìa (tài dục, 

sắc dục, danh dục, thụy dục). Lìa bỏ mọi dục lạc trong cõi Dục, dứt năm dục ấy, 

thì năm hạ phần kiết cũng dứt. Do các nhân duyên tội ác nhƣ vậy, không còn ƣa 

đắm; ấy gọi là  thực yểm tưởng.  

 Hỏi: Vô thƣờng, khổ, vô ngã tƣởng tƣơng ƣng với trí tuệ vô lậu, còn bốn tƣởng 

kế tiếp nhƣ thực yểm tƣởng... tƣơng ƣng với trí tuệ hữu lậu, theo lẽ thứ lớp thì 

bốn tƣởng này nên nói ở trƣớc chứ tại sao nói ở sau? 

 Ðáp: Phật pháp có hai đạo là kiến đạo và tu đạo. Trong kiến đạo dùng ba tƣởng, 

phá các tà kiến, đắc thánh quả,  vẫn chƣa lìa dục. Vì lìa dục nên sau ba tƣởng 

tiếp nói bốn tƣởng là thực yểm tƣởng... thời lìa đƣợc các phiền não dâm dục... 

ba tƣởng đầu chỉ thị kiến đế đạo, bốn tƣởng giữa chỉ thị học đạo, ba tƣởng chót 

chỉ thị vô học đạo. Trong khi bắt đầu tu tập thân niệm xứ, tuy có thực yểm tƣởng, 

song công dụng ít, cho nên Phật không dạy. Nay vì bậc Tu-đa-hoàn, Tƣ-đà-hàm 

cần phải vƣợt qua tham dục, nên tiếp theo vô ngã tƣởng nói đến bốn tƣởng là 

thực yểm tƣởng... 

 Hết thảy thế gian không thể vui tưởng: Nếu nhớ nghĩ các sự vui của thế gian nhƣ 

sắc dục,  vị ngon,  xe ngựa, phục sức, quán xá,  vƣờn nhà thời  sanh lạc tƣởng; 

nếu nhớ nghĩ các sự ác tội của thế gian thời tâm sanh tƣởng nhàm chán. Các 

việc ác tội gì? Việc ác có hai: 1. Chúng sanh. 2. Thổ địa. 

 Chúng sanh: bị hoạn nạn về tám khổ là sanh, già, bệnh, chết, ân ái xa lìa, oán 

thù gặp gỡ, cầu mong không đƣợc, tóm lại là năm thọ uẩn khổ. 

Tội của chúng sanh là ngƣời dâm dục nhiều thì không phân biệt tốt xấu, không 

theo  lời  dạy  bảo  của  cha  mẹ  sƣ  trƣởng,  không  biết  tàm  quý,  chẳng  khác  cầm 

thú. Ngƣời sân nhuế nhiều thì không phân biệt nhẹ nặng, sân độc cuồng phát, 

cho đến không chịu lời Phật, không muốn nghe pháp, không sợ ác đạo, roi gậy 

đánh  bừa,  chẳng  biết  cái  khổ  của  ngƣời  khác,  đi  vào  trong  chỗ  rất  tối  không 

trông thấy gì. Ngƣời ngu si nhiều thì sự mong cầu không theo đạo lý, không rõ 

sự duyên, nhƣ vắt sừng tìm sữa, bị vô minh che lấp, tuy mặt trời chiếu sáng mà 

vĩnh viễn không thấy gì. Ngƣời xan tham nhiều thì nhà nó nhƣ mồ hoang, không 

ai bƣớc tới. Ngƣời kiêu mạn nhiều thì không kính hiền thánh, không hiếu với cha 

mẹ,  kiêu  xa  phóng  dật  tự  bại  hoại,  vĩnh  viễn  không  chút  giá  trị.  Ngƣời  tà  kiến 

nhiều thì không tin đời này đời sau, không tin tội phƣớc, không thể ở chung. Các 

phiền não nhƣ vậy nhiều thì tệ bại không có chút giá trị. Ngƣời ác nghiệp nhiều 

thì  tạo  tội  vô  gián  hoặc  giết  cha  mẹ,  hoặc  làm  thƣơng  hại  hiền  thánh,  đón  bắt 

thời cơ vinh quý, dèm pha làm hại kẻ trung trinh, giết hại thân thích. 

Lại  nữa,  chúng  sanh  ở  thế  gian  ngƣời  lành  tốt  ít,  kẻ  tệ  ác  nhiều,  hoặc  tuy  có 

ngƣời hành thiện mà bị nghèo hèn bỉ lậu, hoặc tuy giàu sang đoan chánh mà sở 

hành bất thiện. Hoặc tuy ƣa bố thí mà nghèo thiếu không tài vật, hoặc tuy giàu 

có tài bảo mà lẫn tiếc tham đắm, không chịu bố thí. Hoặc thấy ngƣời trầm lặng 

suy nghĩ không nói, bèn cho đó là tự nuôi tánh kiêu mạn cao ngạo, không biết hạ 

mình tiếp vật, hoặc thấy ngƣời ƣa hạ mình tiếp vật, ân huệ nhuần khắp, bèn cho 

đó là trang sức dối trá dua nịnh, hoặc thấy ngƣời nói hay luận giỏi, bèn cho đó là 

ỷ thị tiểu trí để kiêu mạn; hoặc thấy ngƣời chất trực thiện hảo, bèn cùng dối trá 

bắt  ép,  dẫn  dắt  lôi  kéo  lấn  lƣớt  coi  thƣờng,  hoặc  thấy  ngƣời  tâm  lành  nhu 

nhuyến,  bèn  cùng  khinh  khi  lấn  lƣớt  chà  đạp,  không  tiếp  đãi  theo  đạo  lý.  Nếu 

thấy ngƣời giữ giới thanh tịnh, bèn cho đó là làm việc kiêu căng kỳ dị, khinh hèn 

không kể. Các chúng sanh tệ ác nhƣ vậy, không có một điều đáng ƣa. 

 Thổ địa ác: Hết thảy thổ địa nhiều suy hoại không lành tốt. Lạnh nóng đói khát, 

tật bệnh ôn dịch, khí độc xâm hại, sợ hãi già, bệnh, chết không chỗ nào không 

có. Chỗ nào thân đi đến đều có các khổ đi theo, không nơi nào tránh khỏi. Tuy 

có quốc độ tốt, giàu vui an ổn, phần nhiều bị các phiền não bức bách, thời không 

thể gọi là quốc độ an lạc. Hết thảy đều có hai thứ khổ là thân khổ và tâm khổ. 

Không quốc độ nào không có, nhƣ nói: 

 “Có quốc độ lạnh nhiều,  

 Có quốc độ nóng nhiều,  

 Có nước không cứu hộ,  

 Có nước nhiều tai ác,  

 Có nước thường đói khát,  

 Có nước nhiều bệnh tật,  

 Có nước không tu phước,  

 Như vậy không đâu vui”.  

Chúng sanh và thổ địa có các ác nhƣ vậy, suy nghĩ đến thế gian không một điều 

chi đáng vui. Aùc sự ở cõi Dục nhƣ vậy, còn ở hai cõi trên, khi chết, khi thối đọa, 

càng sanh áo não hơn ở cõi dƣới, ví nhƣ bị rơi từ chỗ rất cao, tan nát tiêu hoại! 

 Hỏi: Vô thƣờng tƣởng, khổ tƣởng, vô ngã tƣởng, và hết thảy thế gian bất khả lạc 

tƣởng, có gì sai khác mà nói riêng? 

 Ðáp: Có hai cách quán là quán chung và quán riêng. Trƣớc là quán chung, đây 

là quán riêng. Lại có hai quán là quán pháp và quán chúng sanh, trƣớc là quán 

trách mắng hết thảy pháp, đây là quán chúng sanh tội ác chẳng đồng. 

Lại nữa trƣớc kia là vô lậu đạo, đây là hữu lậu đạo. Trƣớc là kiến đế đạo, đây là 

tƣ duy đạo. Các thứ sai khác nhƣ  vậy,  nhiếp  vào trong hết  thảy địa,  và duyên 

các pháp trong ba cõi. Aáy gọi là hết thảy thế gian bất khả lạc tƣởng. 

 Tử tưởng: Nhƣ đã nói ở trong đoạn nói về niệm chết. 

 Bất tịnh tưởng: Nhƣ đã nói ở trong đoạn nói về thân niệm xứ. 

 Ðoạn tưởng, ly  tưởng, tận tưởng: Duyên tƣớng  Niết-bàn,  vì  đã dứt các kiết sử 

nên gọi là đoạn tƣởng, vì lìa kiết sử nên gọi là ly tƣởng, vì sạch hết kiết sử nên 

gọi là tận tƣởng. 

 Hỏi: Nếu nhƣ vậy thì một tƣởng cũng đủ, vì cớ sao nói ba? 

 Ðáp: Nhƣ trƣớc, một pháp mà có ba cách nói. Vô thƣờng tức là khổ, khổ tức là 

vô ngã, đây cũng nhƣ vậy. Vì hết thảy thế gian tội ác sâu nặng cho nên có ba 

cách  trách  mắng,  giống  nhƣ  đốn  cây  to,  không  thể  chặt  một  lát  mà  dứt  đƣợc. 

Pháp Niết-bàn vi diệu, từ xƣa chƣa chứng đƣợc cho nên tán thán nhiều cách gọi 

là đoạn tƣởng, ly tƣởng, tận tƣởng. 

Lại nữa, dứt ba độc gọi là đoạn, lìa ái gọi là ly, diệt hết thảy khổ không còn sanh 

lại nữa gọi là tận. 

Lại nữa, hành giả ở nơi noãn pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp,  thế đệ  nhất pháp, 

chánh trí tuệ quán sát, xa lìa các phiền não, ấy gọi là ly tƣởng. Chứng đắc vô lậu 

đạo, dứt các kiết sử, ấy gọi là đoạn tƣởng, khi  vào Niết-bàn  dứt năm thọ uẩn, 

không  còn  tƣơng  tục,  ấy  gọi  là  tận  tƣởng.  Ðoạn  tƣởng,  hữu  dƣ  Niết-bàn;  tận 

tƣởng, vô dƣ Niết-bàn; ly tƣởng, là cửa phƣơng tiện của hai Niết-bàn. Ba tƣởng 

này vì là hữu lậu vô lậu nên nhiếp vào trong hết thảy địa. 



Chương 35 

Giải Thích: Mười Một Trí 

Kinh: Mƣời một trí là pháp trí, tỷ trí, tha tâm trí, thế trí, khổ trí, tập trí, diệt trí, đạo 

trí, tận trí, vô sanh trí, nhƣ thật trí. 

Luận.  Pháp trí: Trí vô lậu đối với pháp khổ hệ thuộc cõi Dục (khổ), trí vô lậu đối 

với  pháp nhân hệ thuộc cõi  Dục (tập), trí vô lậu đối  với  pháp diệt hệ thuộc cõi 

Dục (diệt), trí  vô lậu đối  với  đạo đoạn dứt hệ thuộc  cõi Dục (đạo)  và trí  vô  lậu 

trong pháp trí phẩm. 

 Tỷ  trí:  Trí  vô  lậu  đối  với  pháp  khổ,  tập,  diệt,  đạo  hệ  thuộc  cõi  Sắc  cõi  Vô  sắc, 

cũng nhƣ vậy. 

 Tha tâm trí: Trí biết tâm tâm số pháp hiện tại của ngƣời khác hệ thuộc cõi Dục 

cõi Sắc và một phần tâm tâm số pháp vô lậu. 

 Thế trí: Các trí tuệ hữu lậu. 

 Khổ trí: Năm thọ uẩn vô thƣờng, khổ, không, vô ngã, khi quán thời đƣợc vô lậu 

trí. 

 Tập  trí:  Nhân  của  pháp  hữu  lậu  có  bốn  tƣớng  là  nhân,  tập,  sanh,  duyên,  khi 

quán thời đƣợc vô lậu trí. 

 Diệt trí: Bốn tƣớng diệt, chỉ, diệu, xuất, khi quán thời đƣợc vô lậu trí. 

 Ðạo trí: Bốn tƣớng  đạo, chánh, hành, đạt (hay đạo,  nhƣ, hành,  xuất) khi quán 

thời đƣợc vô lậu trí. 

 Tận trí: Ta đã thấy khổ, đã đoạn tập, đã chứng diệt, đã tu đạo. Khi ngớ nghĩ nhƣ 

vậy đƣợc trí vô lậu là tuệ, kiến, minh, giác. 

 Vô sanh trí: Ta đã thấy khổ không còn thấy nữa, ta đã đoạn tập không còn đoạn 

nữa, ta đã chứng diệt không còn chứng nữa, ta đã tu đạo không còn tu nữa. Khi 

nhớ nghĩ nhƣ vậy, đƣợc trí vô lậu là tuệ, kiến, minh, giác. 

 Như  thật  trí:  Nhƣ  thật  biết  đúng  tƣớng  chung  tƣớng  riêng  của  hết  thảy  pháp, 

không có quái ngại. 

Pháp  trí  này  duyên  pháp  khổ  hệ  thuộc  cõi  Dục  và  pháp  tập  hệ  thuộc  cõi  Dục, 

pháp diệt hệ thuộc cõi Dục, và pháp đạo đoạn diệt hệ thuộc cõi Dục. Tỷ trí cũng 

nhƣ vậy. Thế trí duyên hết thảy pháp. Tha tâm trí duyên tâm tâm số pháp hữu 

lậu vô lậu của ngƣời khác. Khổ trí, tập trí duyên năm thọ uẩn. Diệt trí duyên tận 

diệt. Ðạo trí duyên năm uẩn vô lậu. Tận trí, vô sanh trí đều duyên bốn đế. 

Mƣời trí ấy, một hữu lậu, tám vô lậu. Còn một tha tâm trí thì nên phân biệt: nếu 

duyên tha tâm hữu lậu là hữu lậu, duyên tha tâm vô lậu là vô lậu. 

Pháp trí thì thu nhiếp cả pháp trí, tha tâm trí, khổ trí, tập trí, diệt trí, đạo trí, tận trí 

và một phần ít vô sanh trí. Tỷ trí cũng nhƣ vậy. Thế trí thì thu nhiếp thế trí và một 

phần ít tha tâm trí. Tha tâm trí thì thu nhiếp tha tâm trí và pháp trí, tỷ trí, thế trí, 

đạo trí, tận trí và một ít vô sanh trí. Khổ trí thì thu nhiếp khổ trí và pháp trí, tỷ trí, 

tận trí, một phần ít vô sanh trí. Tập trí, diệt trí cũng nhƣ vậy. Ðạo trí thì thu nhiếp 

đạo trí và pháp trí, tỷ trí, tha tâm trí, tận trí, một phần ít vô sanh trí. Tận trí thì thu 

nhiếp tận trí và pháp trí, tỷ trí, tha tâm trí, khổ trí, tập trí, diệt trí, một phần ít đạo 

trí. Vô sanh trí cũng nhƣ vậy. 

Chín trí tƣơng ƣng với tám căn (Ý, hỷ, lạc, xả, tín, tấn, niệm, định căn) trừ tuệ 

căn, ƣu căn, khổ căn. Thế trí tƣơng ƣng với 10 căn (ý, hỷ, lạc, ƣu, khổ, xả, tín, 

tấn, niệm, định) trừ tuệ căn. 

Pháp trí, tỷ trí, khổ trí tƣơng ƣng với Không tam- muội. Pháp trí, tỷ trí, diệt trí, tận 

trí, vô sanh trí tƣơng ƣng với Vô tƣớng tam-muội. 

Pháp trí, tỷ trí, tha tâm trí, khổ trí, tập trí, đạo trí, tận trí, vô sanh trí tƣơng ƣng với 

Vô tác tam-muội. 

Pháp trí, tỷ trí, thế trí, khổ trí, tận trí, vô sanh trí tƣơng ƣng với vô thƣờng tƣởng, 

khổ tƣởng, vô ngã tƣởng. 

Thế trí tƣơng ƣng với bốn tƣởng giữa. 

Pháp trí, tỷ trí, diệt trí, tận trí, vô sanh trí tƣơng ƣng với ba tƣởng sau cùng. 

Có ngƣời nói: Thế trí hoặc tƣơng ƣng với ly tƣởng. Pháp trí duyên chín trí, trừ tỷ 

trí. Tỷ trí cũng  nhƣ  vậy. Thế trí, tha tâm trí, tận trí,  vô sanh  trí duyên mƣời trí. 

Khổ trí, tập trí, duyên thế trí và tha tâm trí hữu lậu. Diệt trí không duyên trí. Ðạo 

trí duyên chín trí, trứ thế trí. Pháp trí, tỷ trí có đủ mƣời sáu hành tƣớng, tha tâm 

trí có bốn hành tƣớng. Khổ trí, tập trí, diệt trí, đạo trí mỗi mỗi có bốn hành tƣớng. 

Tận  trí,  vô  sanh  trí  đều  có  mƣời  bốn  hành  tƣớng,  trừ  tƣớng  không,  tƣớng  vô 

ngã. Trong noãn pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp, thế trí có mƣời sáu hành tƣớng, 

trong thế đệ nhất pháp, thế trí có bốn tƣởng, ngoài ra không có tƣớng (là quán 

tƣớng. Mƣời sáu hành tƣớng cũng gọi là mƣời sáu thánh hạnh, mƣời sáu hạnh). 

Mới bắt đầu vào vô lậu tâm thành tựu một thế trí; qua tâm thứ hai tăng thêm khổ 

trí, pháp trí. Ðến tâm thứ tƣ tăng thêm tỷ trí; đến tâm thứ sáu tăng thêm tập trí; 

đến tâm thứ mƣời tăng thêm diệt trí; đến tâm thứ mƣời bốn tăng thêm đạo trí; 

nếu lìa dục thì tăng thêm tha tâm trí; ở vô học đạo thì tăng thêm tận trí; đƣợc bất 

hoại giải thoát thì tăng thêm vô sanh trí. 

Trong vô lậu tâm đầu không tu trí; trong tâm thứ hai thời hiện tại và vị lai tu hai 

trí; trong tâm thứ tƣ, hiện tại tu hai trí, vị lai tu ba trí; trong tâm thứ sáu hiện tại và 

vị lai tu hai trí; trong tâm thứ tám hiện tại tu hai trí; vị lai tu ba trí; trong tâm thứ 

mƣời hiện tại vị lai tu hai trí; trong tâm thứ mƣời hai hiện tại tu hai trí; vị lai tu ba 

trí; trong tâm thứ mƣời bốn hiện tại và vị lai tu hai trí; trong tâm thứ mƣời sáu 

hiện tại tu hai trí, vị lai tu sáu trí; nếu lìa dục thời tu bảy trí. Tu-đà-hoàn muốn xa 

lìa kiết sử cõi Dục, trong mƣời bảy tâm tu bảy trí; trừ tha tâm trí, tận trí, vô sanh 

trí; trong tâm giải thoát thứ chín tu tám trí, trừ tận trí, vô sanh trí; ngƣời ở địa vị 

tín giải chuyển đƣợc địa vị kiến đắc ở trong vô gián và giải thoát đạo tu sáu trí, 

trừ tha tâm trí, thế trí, tận trí, vô sanh trí; trong khi lìa dục của bảy địa, trong vô 

gián đạo tu bảy trí, trừ tha tâm trí, tận trí, vô sanh trí; trong giải thoát đạo tu tám 

trí, trừ tận trí, vô sanh trí. Trong khi lìa dục của cõi Hữu đảnh, trong vô gián đạo 

tu sáu trí, trừ tha tâm trí, thế trí, tận trí, vô sanh trí; trong tám giải thoát đạo tu 

bảy trí, trừ thế trí, tận trí, vô sanh trí; ngƣời vô học sơ tâm ở giải thoát đạo thứ 

chín, và bất thời giải thoát tu mƣời trí và hết thảy thiện căn hữu lậu vô lậu. Nếu 

ngƣời đƣợc thời giải thoát thì tu chín thí và hết thảy thiện căn hữu lậu vô lậu. 

Các loại nhƣ vậy nhƣ ở trong môn A-tỳ-đàm có phận biệt nói rộng. Tƣớng phân 

biệt theo nhƣ thật trí sẽ đƣợc nói rộng ở phẩm chót của kinh Bát-nhã ba-la-mật 

này. 

Lại  nữa,  có  ngƣời  nói:  Pháp  trí  là  biết  năm  uẩn  ở  cõi  dục  là  vô  thƣờng,  khổ, 

không, vô ngã, biết các pháp do nhân duyên hòa hợp sanh, đó là vô minh làm 

duyên cho hành, cho đến sanh làm duyên cho già chết, nhƣ Phật dạy Phạm-chí 

Tu-thi-ma rằng: Trƣớc dùng pháp trí phân biệt các pháp, sau dùng Niết-bàn trí. 

Tỷ trí thì biết năm thọ uẩn hiện tại, là vô thƣờng, khổ, không, vô ngã và biết năm 

thọ uẩn quá khứ, vị lai, và trong cõi Sắc cõi Vô sắc là vô thƣờng, khổ, không, vô 

ngã cũng nhƣ vậy; ví nhƣ thấy lửa hiện tại hay đốt mà so sánh biết lửa ở quá 

khứ, vị lai và ở quốc độ khác cũng nhƣ vậy. 

Tha tâm trí thì biết tâm tâm số pháp của chúng sanh khác. 

 Hỏi: Nếu biết cả tâm và tâm số pháp của ngƣời khác, cớ sao chỉ nói là biết tha 

tâm? 

 Ðáp:  Tâm  là  chủ  nên  chỉ  nói  biết  tha  tâm.  Nếu  nói  tâm  nên  biết  đã  nói  tâm  số 

pháp trong đó. 

Thế trí là giả trí, thánh nhân biết thật pháp, còn phàm phu chỉ biết giả danh, vì 

vậy nên  gọi là giả trí, nhƣ nóc, đòn tay,  cột,  vách  gọi là  nhà, chỉ biết  việc nhƣ 

vậy, chẳng biết nghĩa thật; ấy gọi là thế trí. 

Khổ trí là dùng khổ tuệ quở mắng năm thọ uẩn. 

 Hỏi: Năm thọ uẩn cũng vô thƣờng, cũng khổ, cũng không, cũng vô ngã, cớ sao 

chỉ nói khổ trí mà không nói vô thƣờng, không, vô ngã trí? 

 Ðáp: Vì là khổ đế cho nên nói khổ trí, tập đế cho nên nói tập trí, diệt đế cho nên 

nói diệt trí, đạo đế cho nên nói đạo trí. 

 Hỏi: Năm thọ uẩn có đủ thứ xấu ác cớ sao chỉ nói nó là khổ đế, không nói nó là 

vô thƣờng đế, không, vô ngã đế? 

 Ðáp:  Nếu  nói  nó  là  vô  thƣờng,  không,  vô  ngã  đế  cũng  không  phá  hoại  pháp 

tƣớng;  song  vì  chúng  sanh  phần  nhiều  đắm  vui,  sợ  khổ  cho  nên  Phật  chê  thế 

gian hết thảy đều khổ, để khiến lìa bỏ. Ðối với vô thƣờng, không, vô ngã, chúng 

sanh không sợ lắm cho nên Phật không dạy. 

Lại  nữa,  trong  phật  pháp  năm  thọ  uẩn  còn  có  tên  khác  gọi  là  khổ  (ngũ  ấm  xí 

thạnh khổ) vì vậy chỉ nói khổ là khổ trí. Hoặc hữu lậu hoặc vô lậu, nếu ở tại noãn 

pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp, thế gian  đệ nhất pháp là  hữu lậu, nếu nhập  vào 

kiến đế đạo, là vô lậu, vì cớ sao? Vì từ noãn pháp đến thế gian đệ nhất pháp có 

bốn cách quán khổ. Tập trí, diệt trí, đạo trí cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, khổ trí là biết khổ tƣớng thật không sanh, tập trí là biết hết thảy pháp lìa 

nhau, không có hòa hợp, diệt trí là biết các pháp thƣờng tịch diệt nhƣ Niết-bàn, 

đạo trí là biết hết thảy pháp thƣờng thanh tịnh, không chánh không tà; tận trí là 

biết  hết  thảy  pháp  không  gì  có  đƣợc,  vô  sanh  trí  là  biết  hết  thảy  pháp  sanh 

không  thật,  không  nhất  định  nên  không  sanh.  Nhƣ  thật  trí  là  điều  mƣời  trí  kia 

không biết đƣợc, nhờ nhƣ thật trí biết đƣợc. 

Mƣời trí có mỗi mỗi tƣớng, mỗi mỗi duyên, mỗi mỗi sai khác, mỗi mỗi có quán 

pháp  `riêng,  còn  trong  nhƣ  thật  trí  thì  không  tƣớng,  không  duyên,  không  sai 

khác, diệt hết các quán pháp, cũng không có tâm năng quán. Trong mƣời trí có 

pháp nhãn, tuệ nhãn, trong nhƣ thật trí chỉ có Phật nhãn. 

Mƣời trí thì A-la-hán, Bích-chi Phật và Bồ-tát chung có, còn nhƣ thật trí chỉ riêng 

Phật có, vì cớ sao? Vì chỉ riêng Phật có pháp không hƣ dối, nên biết nhƣ thật trí 

chỉ riêng Phật có. 

Lại nữa, mƣời trí khi nhập vào nhƣ thật trí thì mất tên gọi cũ, chỉ còn một thật trí, 

ví nhƣ các dòng nƣớc ở mƣời phƣơng đều vào biển cả, bỏ tên gọi cũ, mà chỉ gọi 

là nƣớc biển. Nhƣ vậy là phân biệt lý nghĩa mƣời một trí. Ðây là nói lƣợc. 

Kinh:  Ba  tam-muội:  Tam-muội  có  giác  có  quán;  tam-muội  không  có  quán;  tam-

muội không giác không quán. 

Luận: Hết thảy thiền định nhiếp tâm,  đều gọi là Tam-ma-đề. Trung hoa dịch là 

Chánh tâm hành xứ (chỗ của chánh tâm đi). Tâm này từ  vô thỉ lại đây, thƣờng 

quanh  co  không  ngay  thẳng,  khi  đƣợc  chỗ  chánh  tâm  đi  này  thời  tâm  ngay 

thẳng, ví nhƣ rắn đi thƣờng cong queo mà khi vào ống tre thời thẳng. 

Ba tam-muội này, ở Dục giới Vị đáo địa và Sơ thiền, thì tƣơng ƣng với giác và 

quán, nên gọi là có giác có quán. Ơû thiền trung gian, chỉ tƣơng ƣng với quán 

nên  gọi  là  không  giác  có  quán;  từ  đệ  Nhị  thiền  lên  đến  Hữu  đảnh  địa,  chẳng 

tƣơng ƣng với giác quán, cho nên gọi là không giác không quán. 

 Hỏi: Tâm số pháp tƣơng ƣng với tam-muội có đến hai mƣơi thứ, cớ sao đây chỉ 

nói giác và quán? 

 Ðáp: Vì giác quán ấy làm nhiễu loạn tam-muội, cho nên nói hai sự giác quán tuy 

là lành, nhƣng là giặc của tam-muội, khó có thể lìa bỏ. 

Có ngƣời nói: Tâm có giác quán là không có tam-muội, cho nên Phật nói tam-

muội có giác có quán, chỉ không bền chắc thôi. Khi sức giác quán bé nhỏ là có 

thể đƣợc có tam-muội; giác quán ấy có thể sanh tam-muội cũng có thể hoại tam-

muội; ví nhƣ gió hay sanh mƣa mà cũng có thể làm tan mƣa. Ba thứ giác quán 

lành có thể phát sanh Sơ thiền, khi đƣợc Sơ thiền phát sanh hoan hỷ lớn, mà vì 

giác quán nên tâm tán loạn, trở lại bị mất, vì lẽ đó nên chỉ nói đến giác quán. 

 Hỏi: Giữa giác và quán có gì sai khác? 

 Ðáp:  Tƣớng  trạng  tâm  thô  gọi  là  giác,  tƣớng  trạng  tâm  tế  gọi  là  quán.  Tƣớng 

trạng  tâm  phát  khởi  trong  khi  mới  duyên  cảnh  là  giác,  tiếp  sau  phân  biệt  trù 

lƣợng tốt xấu là quán. 

Có ba thứ giác thô là giác tham dục, giác sân hận, giác não hại. Có ba thứ giác 

lành là giác ra khỏi, giác không sân hận, giác không não hại. Có ba thứ giác tế là 

giác về bà con, giác về quốc độ, giác về không chết. Trong đó sáu thứ giác làm 

chƣớng ngại tam-muội, ba thứ lành có thể mở cửa tam-muội, nếu giác quán quá 

nhiều thì trở lại làm mất tam-muội; nhƣ gió có thể đẩy thuyền, mà gió quá thì làm 

hƣ thuyền. Nhƣ vậy là các cách phân biệt giác quán. 

 Hỏi: Kinh nói ba pháp là pháp có giác có quán, pháp không giác có quán, pháp 

không giác không quán. Ðịa vị có giác có quán, địa vị không giác có quán, địa vị 

không giác không quán, sao nay chỉ nói ba thứ tam-muội? 

 Ðáp: Khéo, hay mà dùng đƣợc thì lấy. 

Pháp có giác có quán, là pháp tƣơng ƣng với giác quán ở tại Dục giới, Vị đáo 

địa và Sơ thiền, hoặc thiện, hoặc bất thiện, hoặc vô ký. 

Pháp không giác không quán, là pháp tƣơng ƣng với quán ở tại thiền trung gian 

(ở giữa Sơ thiền và Nhị thiền) hoặc thiện, hoặc vô ký. 

Pháp không giác không quán, là pháp lìa hết thảy giác quán, hết thảy sắc tâm 

bất tƣơng ƣng hành và pháp vô vi. 

Ðịa  vị  có  giác  có  quán  là  Dục  giới,  Vị  đáo  địa  và  Phạm  thế  (Sơ  thiền  Phạm 

thiên).  Ðịa  vị  không  giác  có  quán  là  thiền  trung  gian,  khéo  tu  thì  làm  vua  Ðại 

phạm ở địa vị này. 

Ðịa  vị  không  giác  không  quán  là  hết  thảy  cõi  trời  Quang-âm,  hết  thảy  cõi  trời 

Biến-tịnh, trời Quảng-quả (Vô tƣởng), hết thảy cõi trời Vô sắc. Trong đây thƣợng 

diệu là pháp tam-muội. 

Những tam-muội gì? Từ không, vô tƣớng, vô tác ba tam-muội cho đến Kim cang, 

các  tam-muội  của  A-la-hán,  Bích-chi  Phật,  tam-muội  quán  mƣời  phƣơng  Phật, 

cho đến tam-muội Thủ-lăng-nghiêm, từ tam-muội đoạn tất cả nghi cho đến tam-

muội  của  chƣ  Phật  nhƣ  Tam-muội  vƣơng  tam-muội...  Các  cách  phân  biệt  nhƣ 

vậy, đã lƣợc nói nghĩa của ba tam-muội. 

Kinh: Ba căn là căn chƣa biết muốn biết, căn biết, căn đã biết. 

Luận: “Căn chƣa biết muốn biết” là chín căn vô lậu hòa hợp. Ngƣời pháp hành ở 

trong kiến đế đạo gọi là căn chƣa biết muốn biết,  gồm chín căn vô lậu là năm 

căn tín, tấn, niệm, định, tuệ và hỷ, lạc, xả căn, ý căn. Ngƣời tín giải và kiến đắc ở 

trong tƣ duy đạo thì chín căn này chuyển thành “căn biết”. Ơû trong vô học đạo 

thì chín căn này gọi là “căn đã biết”. 

 Hỏi: Tại sao trong hai mƣơi hai căn chỉ chọn lấy ba căn ấy? (22  căn là mắt, tai, 

 mũi, lưỡi, thân, nam căn, nữ căn, mạng căn, ưu, khổ, hỷ, lạc, xả căn, ý căn, tín, 

 tấn, niệm, định, tuệ căn, căn chưa biết muốn biết, căn biết, căn đã biết – ND). 

 Ðáp: Có tƣớng trạng lanh lợi hiểu biết rõ ràng tự tại gọi là căn. Mƣời chín căn kia 

vì căn tƣớng không đầy đủ, nên không lấy, còn ba căn này lanh lợi, có thể vào 

thẳng đến Niết-bàn, là chủ trong các pháp hữu vi, đƣợc tự tại, hơn các căn kia. 

Lại nữa, mƣời căn đầu chỉ là hữu lậu tự đƣợc, không có lợi ích, chín căn giữa thì 

bất định hoặc hữu lậu hoặc vô lậu, cho nên không nói Bồ-tát phải đầy đủ các căn 

đó. 

 Hỏi: Mƣời tƣởng trên kia cũng là hữu lậu vô lậu, cớ sao nói phải đầy đủ? 

 Ðáp: Mƣời tƣởng đều là pháp trợ đạo để cầu Niết-bàn. Còn năm căn tín... tuy là 

thiện pháp, nhƣng không phải đều để cầu Niết-bàn, nhƣ trong A-tỳ-đàm nói: Ai 

thành tựu tín căn... là ngƣời không đoạn thiện căn. 

Lại nữa, nếu năm năm thanh tịnh thời đã biến thành vô lậu và đã nhiếp vào trong 

ba căn  vô lậu rồi. Trong ba căn này chắc có ý căn, trong  ba thọ (khổ, lạc,  xả) 

chắc có một thọ. Vì vậy nên chỉ nói ba căn. 

Lại nữa, hai mƣơi hai căn có thiện có bất thiện, có vô ký lẫn lộn, cho nên không 

nói phải đầy đủ. Ba căn này nhiếp vào thọ uẩn, hành uẩn, thức uẩn. “Căn chƣa 

biết muốn biết” ở tại sáu địa, “căn biết, căn đã biết” ở tại chín địa. Ba căn duyên 

bốn  đế,  tƣơng  ứng  với  sáu  tƣởng.  Căn  chƣa  biết  muốn  biết  làm  nhân  cho  ba 

căn; căn biết làm nhân cho hai căn; căn đã biết chỉ làm nhân cho căn đã biết. 

Căn chƣa biết muốn biết thứ lớp sanh hai căn; căn biết thứ lớp hoặc sanh căn 

hữu lậu, hoặc sanh căn biết, hoặc sanh căn đã biết; căn đã biết hoặc sanh hữu 

lậu, hoặc sanh căn đã biết. Nhƣ vậy là theo môn A-tỳ-đàm phân biệt nói rộng. 

Lại  nữa,  căn  chƣa  biết  muốn  biết  là  đối  với  thật  tƣớng  các  pháp,  vì  chƣa  biết 

muốn biết nên sanh năm căn tín... sức của năm căn này có thể biết đƣợc thật 

tƣớng các pháp, nhƣ ngƣời khi mới vào bào thai, có đƣợc hai căn là thân căn và 

mạng  căn.  Bấy  giờ  nhƣ  cục  thịt,  chƣa  đủ  các  căn,  chƣa  thể  biết  đƣợc  gì.  Khi 

năm căn thành tựu mới biết đƣợc năm trần. Bồ-tát cũng nhƣ vậy, khi mới phát 

tâm  muốn  làm  Phật,  chƣa  đầy  đủ  năm  căn  ấy,  tuy  có  nguyện  muốn  biết  thật 

tƣớng các pháp, nhƣng không thể biết đƣợc. Bồ-tát khi phát sanh năm căn tín... 

thời có thể biết thật tƣớng các pháp, nhƣ con mắt, do bốn đại và bốn đại tạo sắc 

hòa hợp gọi là mất, lúc đầu tuy có bốn đại, bốn đại tạo sắc mà vì chƣa thanh tịnh 

nên không gọi là nhãn căn. Ngƣời không dứt thiện căn, tuy có tín mà chƣa thanh 

tịnh nên không gọi là căn. 

Nếu  Bồ-tát  đƣợc  năm  căn  tín...  thời  bấy  giờ  có  thể  tin  các  pháp  tƣớng  là  bất 

sanh bất diệt, bất cấu bất tịnh, phi hữu phi vô, phi thủ, phi xả, chân tịnh nhƣ hƣ 

không, không thể chỉ, không thể nói, vƣợt qua mọi thứ ngôn ngữ, ra ngoài hết 

thảy tâm tâm số pháp, sở hành nhƣ Niết-bàn; ấy là Phật pháp. 

Bồ-tát do sức tín căn nên hay lãnh thọ; do sức tinh tấn căn nên siêng tu không 

thối  chuyển;  do  sức  niệm  căn  nên  không  để  cho  pháp  bất  thiện  xen  vào,  thu 

nhiếp các pháp thiện; do sức định căn nên khi tâm tán loạn vào năm dục có thể 

thu  nhiếp  lại  vào  trong  thật  tƣớng;  do  sức  tuệ  căn  nên  đối  với  trí  tuệ  Phật  có 

đƣợc nghĩa vị ít nhiều, không thể bị hƣ hoại. 

Năm căn nƣơng nơi ý căn, chắc cùng với thọ hoặc hỷ, hoặc lạc, hoặc xả. Nƣơng 

căn ấy mà vào Bồ-tát vị, cho đến khi chƣa đƣợc quả vị vô  sanh pháp nhẫn, ở 

trong giai đoạn ấy gọi là căn chƣa biết muốn biết. Trong đó biết thật tƣớng các 

pháp rõ ràng nên gọi là biết. Từ đó chứng đƣợc quả vô sanh pháp nhẫn ở địa vị 

bất thối chuyển, đƣợc thọ ký, cho đến mãn mƣời địa, ngồi đạo tràng, đƣợc Kim 

cang tam-muội, ở trong giai đoạn đó gọi là căn biết. Dứt hết thảy tập khí phiền 

não, chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, trí tuệ biết khắp hết thảy 

pháp khả tri; ấy gọi là căn đã biết. 

 (Hết cuốn 23 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 24 

Chương 36 

Giải Thích: Mười Lực  

Kinh: Này Xá-lợi-phất! Bồ-tát Ma-ha-tát muốn biết khắp mƣời lực, bốn không sợ, 

bốn  trí  vô  ngại,  mƣời  tám  pháp  không  chung,  đại  từ,  đại  bi  của  Phật,  nên  học 

Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Mƣời lực, bốn không sợ... là pháp vô thƣợng của Phật, lẽ phải nói trƣớc, 

cớ sao trên đây nói chín tƣởng, tám niệm trƣớc? 

 Ðáp:  Sáu  Ba-la-mật  là  pháp  ứng  dụng  của  Bồ-tát,  trƣớc  đã  nói.  Ba  mƣơi  bảy 

đạo phẩm cho đến ba vô lậu căn, là pháp của Thanh văn. Bồ-tát thực hành sáu 

Ba-la-mật  đắc  lực  rồi  muốn  vƣợt  qua  địa  vị  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật  và  muốn 

giáo hóa hạng ngƣời hƣớng về Thanh văn, Bích-chi Phật khiến họ vào Phật đạo, 

cho  nên  chê  trách  đó  là  pháp  Tiểu  thừa,  bỏ  rơi  chúng  sanh,  không  có  lợi  ích. 

Hoặc  các  ngƣời  Thanh  văn  nói  lại  rằng:  Oâng  là  phàm  phu,  chƣa  dứt  kiết  sử, 

không thực hành pháp Thanh văn, nên chỉ chê trách suông. Do vậy Phật bảo Bồ-

tát phải đầy đủ ba mƣơi bảy đạo phẩm của Thanh văn. Tuy thực hành các pháp 

này  mà  vì  không  có  gì  đƣợc  và  vì  chúng  sanh  hành  tà  hạnh,  nên  Bồ-tát  thực 

hành  chánh  hạnh  này  mãi  mãi  không  bỏ.  Các  pháp  ấy  là  không,  không  có  gì 

đƣợc, nên cũng không mau thủ  chứng  Niết-bàn. Nếu  Bồ-tát không hiểu  không 

hành pháp Tiểu thừa mà chỉ chê trách thì ai chịu tin cho; ví nhƣ đức Phật Thích-

ca Mâu-ni nếu trƣớc không hành khổ hạnh sáu năm mà chê khổ hạnh là phi đạo, 

thời không ai tin thọ. Do vậy, Phật tự hành khổ hạnh hơn ngƣời khác, nên khi 

thành Phật đạo, chê trách lối khổ hạnh, thì ai cũng tin chịu. Thế nên tiếp sau sáu 

Ba-la-mật nói hành pháp Thanh văn. 

Lại nữa, đây không phải chỉ là pháp Thanh văn, mà trong pháp này có hòa hợp 

với ý không bỏ rơi chúng sanh, đầy đủ hết thảy Phật pháp, do vì có không trí, 

thấy không có gì đƣợc, nên gọi là pháp Bồ-tát. 

 Hỏi: Nếu Bồ-tát đầy đủ ba mƣơi bảy đạo phẩm, tại sao không chứng nhập vào 

địa vị theo pháp Thanh văn? 

 Ðáp: Ðầy đủ là đầy đủ quán biết mà không thủ chứng, vì quán biết rõ ràng nên 

gọi là đầy đủ, nhƣ Phật dạy: Hết thảy sợ gậy đau, hết thảy đều tiếc mạng, lấy 

mình để làm dụ, gậy chớ đánh chúng sanh. Tuy nói hết thảy sợ gậy đánh, nhƣng 

chúng sanh ở cõi Vô sắc không có thân, ở cõi Sắc tuy có thân mà không có roi 

gậy, ở cõi Dục các đức Phật. Chuyển luân thánh vƣơng, trời Dạ-xoa trở lên, đều 

không sợ roi gậy; song vì sợ gặp chỗ roi gậy cho nên nói “hết thảy”. Nói đầy đủ 

cũng nhƣ vậy, không vì mong cầu thủ chứng mà đắm trƣớc pháp nên nói là “đầy 

đủ”. 

Lại nữa, trƣớc đây tôi nói không bỏ rơi chúng sanh là vì có không trí bất khả đắc 

hòa hợp, nên không đọa vào địa vị Thanh văn. 

 Hỏi: Từ sáu Ba-la-mật cho đến ba vô lậu căn chỉ nói phải đầy đủ; từ đó về sau, 

cớ sao đều nói muốn đƣợc, muốn biết việc ấy hãy tập hành Bát-nhã ba-la-mật? 

 Ðáp: Pháp Thanh văn có lƣợng có hạn nên nói “phải đầy đủ”, từ đó trở đi là các 

Phật pháp, thẳm sâu vô lƣợng, Bồ-tát chƣa đƣợc, nên nói “muốn đƣợc việc ấy 

hãy học Bát-nhã ba-la-mật”. 

Lại nữa, pháp Thanh văn dễ đƣợc dễ biết nên nói “đầy đủ”, pháp Bồ-tát, pháp 

Phật khó hiểu khó biết nên nói “hãy nên học”. 

Lại nữa, tƣớng tổng quát trong pháp Thanh văn là chỉ biết khổ, biết nguyên nhân 

khổ, biết khổ hết, biết đạo hết khổ. Ví nhƣ hai hạng thầy thuốc: hạng thứ nhất chỉ 

biết bệnh, biết nguyên nhân bệnh, biết bệnh lành, biết thuốc chữa lành bệnh, mà 

không  biết  tất  cả  bệnh,  không  biết  tất  cả  nguyên  nhân  bệnh,  không  biết  tất  cả 

bệnh lành, không biết tất cả thuốc chữa lành bệnh. Hoặc chỉ biết trị bệnh ngƣời, 

không biết trị bệnh súc sanh. Hoặc chỉ có thể trị bệnh một quốc độ mà không thể 

trị bệnh ở các quốc độ khác; có thể trị vài mƣơi thứ bệnh, không thể biết hết 404 

bệnh.  Ðối  với  nguyên  nhân  bệnh,  bệnh  lành,  thuốc  lành  bệnh  cũng  nhƣ  vậy. 

Hạng thứ hai, đối  với  bốn thứ bệnh, nguyên nhân bệnh, bệnh lành, thuốc lành 

bệnh đều khắp biết, khắp biết thuốc, khắp biết bệnh. Ngƣời Thanh văn nhƣ thầy 

thuốc  nhỏ,  không  thể  khắp  biết,  đại  Bồ-tát  nhƣ  thầy  thuốc  lớn,  không  bệnh  gì 

không biết, không thuốc gì không hay. Do vậy nên pháp Thanh văn phải đầy đủ, 

pháp Bồ-tát hãy nên học. 

 Mười lực của Phật: 1. Trí lực nhƣ thật biết có lẽ ấy, không có lẽ ấy. 2. Trí lực biết 

các nghiệp, các lãnh thọ, biết chỗ tạo nghiệp, biết nhân duyên; biết quả báo của 

chúng sanh trong quá khứ, vị lai, hiện tại. 3. Trí lực nhƣ thật biết tƣớng sai biệt 

các thiền, giải thoát, tam-muội, định, cấu uế, thanh tịnh. 4. Trí lực nhƣ thật biết 

tƣớng  các  căn  cao  thấp  của  chúng  sanh.  5.  Trí  lực  biết  các  thứ  dục  lạc  của 

chúng  sanh.  6.  Trí  lực  biết  vô  số  tính  của  thế  gian  chúng  sanh.  7.  Trí  lực  biết 

tƣớng  nơi  đạt  tới  của  hết  thảy  đạo.  8.  Trí  lực  biết  tƣớng  chung,  nhân  duyên 

chung các đời trƣớc, một đời, hai đời cho đến trăm ngàn đời, kiếp ban sơ, tận 

cùng,  ta  ở  trong  chúng  sanh  kia  có  họ,  tên,  ăn  uống,  khổ,  vui,  thọ  mạng  dài, 

ngắn nhƣ vậy, nhƣ vậy. Chết trong kia sanh trong đây, chết trong đây lại sanh 

trong đây, có họ tên, ăn uống, khổ, vui, thọ mạng, dài, ngắn cũng nhƣ vậy. 9. Trí 

lực  Phật  có  thiên  nhãn  thanh  tịnh  hơn  con  mắt  của  trời,  ngƣời,  thấy  rõ  chúng 

sanh khi chết khi sanh, đoan chánh hay xấu xa, hoặc lớn hoặc nhỏ, hoặc đọa ác 

đạo, hoặc đọa thiện đạo, nhân duyên thọ báo nhƣ vậy. Các chúng sanh ấy thành 

tựu thân nghiệp ác, thành tựu khẩu nghiệp ác, thành tựu ý nghiệp ác; phỉ báng 

thánh nhân, tà kiến, thành tựu nghiệp tà kiến, do nhân duyên ấy, khi thân hoại 

chết sa  vào đƣờng  ác, sanh trong địa ngục; còn các chúng  sanh ấy thành tựu 

thân nghiệp thiện, khẩu nghiệp thiện, ý nghiệp thiện, không phỉ báng thánh nhân, 

chánh kiến, thành tựu nghiệp chánh kiến, do nhân duyên ấy, khi thân hoại chết, 

sanh vào đƣờng lành, sanh cõi trời. 10. Trí lực chƣ Phật sạch hết lậu hoặc, tâm 

vô  lậu  giải  thoát,  trí  tuệ  vô  lậu  giải  thoát,  ngay  trong  hiện  tại  tự  biết  rõ  sự  thọ 

sanh của ta đã hết, việc trì giới đã làm xong, không còn tái sanh đời sau, nhƣ 

thật biết. 

 Hỏi:  Mƣời  trí  lực  ấy  Bồ-tát  chƣa  đƣợc,  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật  không  thể 

đƣợc, nay vì sao nói? 

 Ðáp:  Ngƣời  Thanh  văn  tuy  không  thể  đƣợc,  nhƣng  nếu  nghe  đƣợc  công  đức 

mƣời  trí  lực  này  thời  liền  nghĩ:  Phật  có  công  đức  lớn  nhƣ  vậy,  nên  tự  mừng 

rằng: Chúng ta đƣợc thiện lợi, mong ích không ít, rồi sanh lòng tin thanh tịnh mà 

vào đạo, diệt tận khổ. Còn các Bồ-tát nghe đƣợc, lo siêng tu Bồ-tát đạo, để đƣợc 

quả báo đại công đức mƣời trí lực nhƣ vậy. 

Lại nữa, có  hàng Thanh  văn  và Bồ-tát, tu niệm Phật tam-muội, không  phải chỉ 

nhớ nghĩ Phật thân, còn phải nhớ nghĩ các công đức pháp thân của Phật, nên 

nhớ nghĩ Phật vì hiểu rõ hết thảy chủng, hết thảy pháp nên gọi bậc Nhất thiết trí; 

vì khéo nhƣ thật phân biệt nói hết thảy nên gọi là bậc Thấy hết thảy; vì hiện tiền 

biết hết thảy pháp nên gọi là bậc Biết thấy vô ngại; vì tâm bình đẳng đối với hết 

thảy chúng sanh nên gọi là bậc Ðại từ bi; vì có đại từ bi nên gọi là bậc Cứu thế; 

vì  nhƣ  thật  đạo  mà  đi  đến  nên  gọi  là  Nhƣ  Lai;  vì  ứng  hợp  lãnh  thọ  sự  cúng 

dƣờng của tất cả thế gian nên gọi là bậc Ứng cúng; vì thành tựu trí tuệ không 

điên đảo nên gọi là bậc Chánh biến tri; vì thành tựu giới định trí tuệ nên gọi là 

bậc Minh hạnh túc; vì không trở lại, nên gọi là bậc Thiện thệ; vì biết tƣớng chung 

tƣớng riêng của thế gian nên gọi là bậc Thế gian giải; vì khéo nói đạo ra khỏi thế 

gian đƣợc yên ổn nên gọi là bậc Vô thƣợng sĩ Ðiều ngự sƣ; lấy ba thứ giáo pháp 

độ  chúng  sanh  nên  gọi  là  bậc  Thiên  nhân  sƣ;  vì  có  thể  tự  giác  cũng  giác  tĩnh 

ngƣời khác  về phiền não ngủ ngầm  của hết thảy thế gian  nên gọi là bậc Giác 

ngộ; vì đầy đủ mọi sở nguyện nên gọi là bậc Có đức; vì thành tựu mƣời trí lực 

nên gọi là bậc Kiên thệ; vì đƣợc bốn điều không sợ nên gọi là đấng Sƣ tử trong 

loài ngƣời; vì đƣợc trí sâu thẳm vô lƣợng nên gọi là Biển đại công đức; vì hết 

thảy ký thuyết vô ngại nên gọi là nhƣ Gió; vì không yêu ghét đối mọi sự tốt xấu 

nên gọi là nhƣ Ðất; vì đốt cháy hết thảy củi kiết sử nên gọi là nhƣ Lửa; vì khéo 

dứt hết thảy tập khí phiền não nên gọi là đầy đủ Giải thoát; vì trú xứ tối thƣợng 

nên gọi là Thế Tôn. Phật có các thứ công đức nhƣ vậy, cho nên niệm Phật. 

Do vậy, Bồ-tát ma-ha-tát muốn đƣợc mƣời trí lực, bốn điều không sợ, mƣời tám 

pháp không chung của Phật, hãy nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại nữa, Phật trong núi Kỳ-xà-quật ở thành Vƣơng xá, khi nói Bát-nhã ba-la-mật 

này, bốn độ chúng của Phật và các ngoại đạo, tại gia, xuất gia, trời, rồng, quỷ 

thần...  các  loại  đại  chúng  đều  tập  hội.  Phật  vào  Tam-muội  vƣơng  tam-muội; 

phóng ánh sáng lớn, chiếu khắp thế giới nhiều nhƣ cát sông Hằng, quả đất rung 

động  sáu  cách,  Phật  dạy:  Bát-nhã  ba-la-mật,  sáu  ba-la-mật  cho  đến  ba  vô  lậu 

căn này. Trong đó có chúng sanh nghi vì có lực gì, có bao nhiêu thứ lực mà có 

thể  làm  cho  cảm  động  lợi  ích  không  thể  nghĩ  nghì  nhƣ  vậy?  Vì  Phật  biết  tâm 

chúng sanh nghi nhƣ vậy, nên nói Ta có trí lực, biết thật tƣớng các pháp, trí lực 

ấy có mƣời thứ, dùng mƣời thứ trí lực ấy nên có thể làm cho cảm động biến hóa 

nhƣ vậy, cũng có thể làm quá hơn nữa. Do vậy, nên nói muốn đƣợc mƣời trí lực, 

hãy nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại nữa, đệ tử Phật đời đời gieo trồng căn lành, mà vì một ít tội duyên nên đọa 

vào ngoại đạo. Các ngoại đạo thƣờng nói Phật không phải thật có lực công đức, 

mà  đó  là  lực  huyển  thuật  dối  hoặc  lòng  ngƣời.  Ðệ  tử  Phật  đọa  vào  ngoại  đạo 

tâm sanh nghi, nếu nhƣ vậy thì Phật không phải là đại nhân! Vì muốn dứt lời phỉ 

báng  ác  đó  nên Phật dạy: Ta thật có mƣời trí lực, bốn  điều không sợ, nên độ 

chúng sanh chứ không phải huyển dối. 

Lại nữa, các Bồ-tát tu Bồ-tát đạo, theo việc khổ hạnh khó thành tựu muốn giải 

đãi ngƣng bỏ, nên Phật dạy: Thực hành mƣời trí lực này, sẽ đƣợc quả báo vô 

lƣợng; ví nhƣ ngƣời chủ buôn ủy dụ các thƣơng nhân rằng: Các ngƣơi cẩn thận 

chớ mệt mõi, hãy tinh cần nỗ lực đi đến đƣợc núi báu, sẽ đƣợc bảy báu nhƣ ý 

bảo châu. Phật cũng nhƣ vậy, an ủi các Bồ-tát rằng: Không đƣợc mệt mõi nhàm 

chán, hãy siêng tinh tấn, tu Bồ-tát đạo, hành mƣời trí lực này, sẽ đƣợc quả báo 

vô lƣợng. Do nhân duyên về các lợi ích nhƣ vậy, nên nói mƣời lực... 

 Hỏi: Phật có vô lƣợng lực, cớ sao chỉ nói mƣời lực? 

 Ðáp: Phật tuy có vô lƣợng lực, vì nhân duyên độ ngƣời nên chỉ nói mƣời trí lực, 

là  đủ  để  thành  việc.  Lấy  trí  lực  biết  có  lẽ  ấy  không  có  lẽ  ấy  mà  phân  biệt  trù 

lƣợng chúng sanh là có thể độ hay không có thể độ; lấy trí lực nghiệp báo mà 

phân biệt trù lƣợng ngƣời ấy có nghiệp chƣớng, ngƣời ấy có báo chƣớng, ngƣời 

ấy không có chƣớng; lấy trí lực thiền định giải thoát tam-muội mà phân biệt trù 

lƣợng  ngƣời  ấy  đắm  vị,  ngƣời  ấy  không  đắm  vị;  lấy  trí  lực  thƣợng  hạ  căn  mà 

phân biệt trù lƣợng trí lực của chúng sanh nhiều hay ít; lấy trí lực chủng chủng 

dục mà phân biệt trù lƣợng chỗ lạc dục của chúng sanh; lấy trí lực chủng chủng 

tánh mà phân biệt trù lƣợng chỗ thâm tâm hƣớng đến của chúng sanh; lấy trí lực 

“chí  xứ đạo”  mà phân biệt trù lƣợng  cửa giải thoát của chúng sanh; lấy trí lực 

Túc mạng mà phân biệt trù lƣợng trƣớc từ đâu đến; lấy trí lực sanh tử mà phân 

biệt trù lƣợng chúng sanh chỗ tốt xấu; lấy trí lực Lậu tận mà phân biệt trù lƣợng 

chúng sanh đắc Niết-bàn. 

Phật dùng mƣời trí lực ấy để độ thoát chúng sanh, xét kỷ không lầm, đều đƣợc 

đầy đủ. Do vậy, tuy Phật có vô lƣợng lực, mà chỉ nói mƣời trí lực ấy. 

Lại nữa, trí lực biết  có lẽ  ấy không có lẽ ấy, quyết  định biết  từ nhân  duyên ấy 

sanh ra quả báo ấy; trong đó tổng nhiếp chín trí lực, vì muốn độ chúng sanh, nên 

ở trong trí lực đầu phân biệt ra chín thứ, vì cớ sao? Vì chúng sanh thế gian này 

hiện tiền thấy lúa từ giống lúa sanh ra mà còn không biết đƣợc, huống là nhân 

duyên và quả báo của tâm tâm số pháp. Phật đối với nhân duyên quả báo trong 

ngoài khắp biết rõ ràng, cho nên gọi là  lực..  

Phật biết chúng sanh ấy do nghiệp phiền não nên bị trói buộc, do tịnh thiền định 

tam-muội  giải  thoát  nên  đƣợc  giải  thoát.  Ba  thứ  nghiệp,  các  phiền  não,  nhẹ, 

nặng, sâu, cạn, thô tế của chúng sanh trong ba đời, Phật đều biết khắp cho nên 

gọi là  lực.  

Các thiền định, giải thoát tam-muội và nhân duyên giải thoát lớn, nhỏ, cạn, sâu 

của hết thảy chúng sanh, Phật đều biết khắp cho nên gọi là  lực.  

Chúng sanh độn căn vì thân đời sau nên gây nhân duyên tội phƣớc; ngƣời lợi 

căn thì vì muốn đƣợc không tái sanh nên nhóm các nghiệp, Phật đều biết tƣớng 

trạng căn cao, thấp, tốt, xấu ấy, cho nên gọi là  lực.  

Biết các chúng sanh có hai thứ dục lạc làm nhân duyên cho căn cao thấp. Hai 

thứ dục lạc lành và dữ khác nhau nhiều thứ, Phật đều biết khắp cho nên gọi là 

 lực.  

Vì hai thứ dục do hai chủng tánh làm nhân duyên nên biết khắp chỗ thâm tâm 

đến đâu của chúng sanh, cho nên gọi là  lực.  

Hết thảy chúng sanh do các chủng tánh nên hành hai đạo là thiện đạo và ác đạo, 

chỗ đi đến của các pháp môn, Phật đều biết khắp cho nên gọi là  lực.  

Nhân duyên quả báo trong đời quá khứ, vị lai, trí tuệ biết vô ngại, ấy là trí lực về 

kiếp trƣớc sống chết. Biết nhân quả quá khứ, vị lai rồi, rõ biết phƣơng tiện diệt 

hoại sự tƣơng tục của nhân duyên quả báo; ấy là trí lực lậu tận. Phật biết hai thứ 

nhân duyên trong ba đời, phân biệt trù lƣợng căn cơ dục tánh của chúng sanh, 

vì làm cho họ dứt hết lậu hoặc mà thuyết pháp, ấy là trí lực lậu tận. 

 Hỏi: Thế nào là lực biết có lẽ ấy, không có lẽ ấy? 

 Ðáp:  Phật  biết  định  tƣớng  nhân  duyên  quả  báo  của  hết  thảy  pháp.  Từ  nhân 

duyên  ấy  sanh  quả  báo  nhƣ  vậy,  từ  nhân  duyên  ấy  không  sanh  quả  báo  nhƣ 

vậy, vì cớ sao? Vì nhƣ trong kinh Ða tánh nói tƣớng trạng có lẽ ấy không có lẽ 

ấy. 

Nhƣ nữ thân làm Chuyển luân thánh vƣơng không có lẽ ấy; vì sao? Vì hết thảy 

nữ nhân đều hệ thuộc nam tử, không đƣợc tự tại. Nữ nhân còn không đƣợc làm 

Chuyển luân thánh vƣơng huống là làm Phật. Nếu nữ nhân đƣợc giải thoát Niết-

bàn cũng nhân nơi nam tử mà đƣợc, không có tự nhiên đắc đạo. 

Hai Chuyển luân thánh  vƣơng cũng ra đời  một lúc, không có lẽ ấy;  vì sao? Vì 

không có oán nghiệp. Hai Chuyển luân thánh vƣơng còn không đồng thời, huống 

gì hai Phật? 

Aùc nghiệp mà đƣợc hƣởng quả báo vui, không có lẽ ấy. Aùc nghiệp còn không 

thể đƣợc cái vui thế gian, huống là cái vui xuất thế gian. Nếu ác nghiệp mà đƣợc 

sanh lên cõi trời, không có lẽ ấy. Aùc nghiệp còn không thể đƣợc sanh cõi trời 

huống gì là đƣợc Niết-bàn. 

Bị năm triền cái ngăn che, tâm tán loạn, lìa bỏ việc tu bảy giác phần mà đắc Niết-

bàn, không có lẽ ấy. Bị năm triền cái ngăn che, tâm tán loạn, lìa bỏ việc tu bảy 

giác  phần  còn  không  đƣợc  Thanh  văn  đạo;  huống  là  Phật  đạo.  Tâm  không  bị 

che lấp, thì Phật đạo còn có thể đƣợc; huống chi Thanh văn đạo. Các việc có lẽ 

ấy không có lẽ ấy nhƣ vậy, nhƣ Phật đã dạy ở trong kinh Ða tánh. Các luận nghị 

sƣ nƣơng theo lời Phật giảng rộng ý nghĩa “có lẽ ấy, không có lẽ ấy” nhƣ: Nếu 

nói  Phật  còn  có  tội  lỗi,  khuyết  thất;  hoặc  các  hiền  thánh  mà  cầu  học  với  thầy 

ngoại đạo, hoặc các hiền thánh tự nói ta là Phật, hoặc các hiền thánh mà đọa 

vào ác đạo, hoặc kiết sử đã bị dứt nhờ thấy lý Tứ đế mà còn phát sanh lại, hoặc 

các hiền thánh còn che dấu tội, hoặc Tu-đà-hoàn mà còn thuộc trong hai mƣơi 

lăm hữu (25 cõi). Tất cả đều không có lẽ ấy, nhƣ phân biệt nói rộng trong mục 

Hiền thánh. 

Ngƣời  phạm  tội  ngũ  nghịch,  năm  hạng  ngƣời  bất  hoàn  môn  (phi  nam,  phi  nữ) 

chúng  sanh  đọa  bốn  đƣờng  ác,  ngƣời  châu  Uất-đa-la-việt,  quyến  thuộc  ma, 

ngƣời bị ba chƣớng ngăn che. Nếu nói những ngƣời ấy đắc đạo, không có lẽ ấy. 

Khinh ngƣời thuyết pháp, khinh pháp, tự khinh, phá giới, ngu si, nếu nói họ đƣợc 

đầy đủ thiện pháp, thì không có lẽ ấy. 

Tự nói ta là Phật, đem thân miệng không sám hối mà mong thấy Phật, hoặc có 

tội phá Tăng không sám hối mà mong thấy Phật, tà định vào chánh định, chánh 

định vào tà định, chánh định vào bất định, ngoài Phật pháp riêng có ngƣời thật 

đắc đạo, thân ƣng đắc đạo, thân ƣng đắc đạo hoặc bị chết, đều không có lẽ ấy. 

Trừ nhân duyên sanh thức, ra ngoài danh và sắc còn có pháp, không có lẽ ấy. 

Phật sai sứ giả, việc chƣa thành hoặc bị ngăn ngại, không có lẽ ấy. 

Nhập  vào  Từ  tâm  tam-muội  mà  hoặc  do  nhân  duyên  khác  làm  chết,  nhập  vào 

Diệt tận định, ở trong địa vị Kiến đế đạo mà hoặc bị chết, đều không có lẽ ấy. 

Hoặc hại Phật và Phật mẫu, không có lẽ ấy. 

Con gái báu, voi báu, vị thần chủ kho tàng, vị thần chủ quân  binh Chuyển luân 

thánh vƣơng, mà hoặc bị chết ở trong thai, mẹ con chết yểu, đều không có lẽ ấy. 

Ngƣời ở châu Uất-đa-la-việt, nữ bảo, Phật mẫu, mạng chung thân sau đọa vào 

đƣờng ác, đều không có lẽ ấy. 

Hữu vi thƣờng, Niết-bàn vô thƣờng, kẻ phàm phu có thể dứt kiết sử của cõi Phi 

hữu tƣởng phi vô tƣởng, tu thánh đạo trong hết thảy thiền định thủ tƣớng, vô lậu 

đạo  làm  nhân  cho  hữu  lậu,  hoặc  đất  tƣớng  ƣớt,  nƣớc  tƣớng  cứng,  lửa  tƣớng 

lạnh, gió tƣớng đứng yên, đều không có lẽ ấy. 

Vô minh không thể sanh các hành, cho đến sanh không thể sanh già chết, không 

có lẽ ấy. 

Hai tâm cùng một lúc phát sanh, năm thức thân có thể phân biệt thủ tƣớng, hoặc 

dính,  hoặc  lìa,  có  thể  khởi  lên  thân  nghiệp,  khẩu  nghiệp,  hoặc  ngủ,  hoặc  vào 

thiền định, đều không có lẽ ấy. 

Chỉ năm thức tƣơng tục sanh, không sanh ý thức; chỉ năm thức thân đắm hữu 

tƣơng  tục,  chỉ  năm  thức  thân  có  thể  duyên  danh,  có  thể  duyên  tƣớng,  có  thể 

duyên vô sắc pháp, có thể duyên quá khứ, vị lai, có thể duyên pháp lìa ba đời; 

chỉ năm thức thân có cảm xúc ghét, cảm xúc sáng. Tu Thiền định, hoặc lãnh thọ 

luật nghi (giới) thiện, luật nghi bất thiện, hoặc ƣu hỷ, hoặc có không giác không 

quán, hoặc tăng ích các căn, đều không có lẽ ấy. 

Tỷ thức, thiệt thức, là hữu phú vô ký, thức thứ sáu của kẻ phàm phu, xa lìa ngã 

hành, không có lẽ ấy. Nhƣ vậy có vô lƣợng việc “không có lẽ ấy, có lẽ ấy” cũng 

nhƣ vậy. 

Phật biết có lẽ ấy không có lẽ ấy, phân biệt trù lƣợng để thuyết pháp cho ngƣời 

có  thể  độ,  và  làm  nhân  duyên  cho  ngƣời  không  thể  độ;  ví  nhƣ  thầy  thuốc  giỏi 

biết bệnh trị đƣợc, bệnh không trị đƣợc, Thanh văn, Bích-chi Phật sự biết còn ít, 

vì  ít  cho  nên  hoặc  muốn  độ  ngƣời  mà  không  thể  độ,  nhƣ  Thủ-la  đáng  độ  mà 

không độ, nhƣ ngƣời không đƣợc Xá-lợi-phất độ. Phật không có việc ấy, không 

thể phá hoại, không thể hơn, vì Phật biết cùng khắp. Ðó là trí lực đầu. 

 Nghiệp báo trí lực: Tác nghiệp của thân miệng, và vô tác nghiệp từ nó sanh ra, 

nghiệp thọ giới, nghiệp ác, nghiệp sanh ra theo ngày đêm, nghiệp dụng sanh tội 

phƣớc,  nghiệp  ấy  Phật  lƣợc  nói  nhiếp  vào  ba  chỗ;  ấy  gọi  là  hết  thảy  nghiệp 

dụng. Phật biết hết thảy chúng sanh có nghiệp ở quá khứ, quả báo cũng ở quá 

khứ; có nghiệp ở quá khứ, mà quả báo ở hiện tại; có nghiệp ở quả quá khứ; quả 

báo ở vị lai; có nghiệp ở quá khứ, mà quả báo ở quá khứ, hiện tại; có nghiệp ở 

quá khứ; quả báo ở quá khứ, vị lai; có nghiệp ở quá khứ; quả báo ở hiện tại, vị 

lai; có nghiệp ở quá khứ, quả báo ở quá khứ, vị lai, hiện tại. Nghiệp hiện tại cũng 

nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  trong  thiện  tâm  thọ  nghiệp  báo  thiện,  bất  thiện,  vô  ký;  trong  bất  thiện 

tâm, vô ký tâm cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, do nhân duyên nghiệp vui nên thọ quả báo vui, nhân duyên nghiệp khổ 

nên thọ quả báo khổ, nhân duyên nghiệp không khổ không vui, nên thọ quả báo 

không khổ không vui. Nhân duyên của nghiệp hiện báo nên thọ quả báo hiện tại, 

nhân  duyên  của  nghiệp  sanh  báo  nên  thọ  quả  báo  khi  sanh  ra  ở  đời  kế  tiếp, 

nhân duyên của nghiệp hậu báo nên thọ quả báo khi sanh ra ở các đời sau đó. 

Do nhân duyên của nghiệp bất tịnh nên thọ quả báo khổ não, nhân duyên của 

nghiệp tịnh nên thọ quả báo không khổ não, nhân duyên của nghiệp lẫn lộn nên 

thọ quả báo lẫn lộn. 

Lại nữa, có hai thứ nghiệp là nghiệp chắc chắn thọ báo và nghiệp không chắc 

chắn thọ báo. Nghiệp chắc chắn thọ báo thì không thể xa lìa, hoặc đợi thời, đợi 

ngƣời,  đợi  chỗ  mà  thọ  báo,  nhƣ  ngƣời  có  phƣớc  nên  cùng  với  Chuyển  luân 

thánh vƣơng thọ phƣớc, đợi lúc đời tốt Chuyển luân thánh vƣơng xuất hiện, lúc 

ấy mới thọ báo, ấy là đợi thời. Ðợi ngƣời, ngƣời tức Chuyển luân thánh vƣơng. 

Ðợi chỗ là chỗ Chuyển luân thánh vƣơng xuất hiện. 

Lại nữa, nghiệp chắc chắn thọ báo ấy, không đợi kỷ năng, công huân, hoặc xấu, 

hoặc tốt, không cầu nó tự đến, nhƣ ngƣời sanh cõi trời, phƣớc lạc tự đến, ngƣời 

sanh  địa  ngục, tội khổ tự đến, không đợi  nhân duyên,  vì  nghiệp này sâu nặng 

vậy. 

Lại nữa, nghiệp chắc chắn thọ báo, nhƣ quân của vua Tỳ-lƣu-ly giết bảy vạn hai 

ngàn ngƣời đắc đạo, và vô số Ƣu-bà-tắc thọ ngũ giới, dù có đại thần thông nhƣ 

Mục-liên cũng không cứu đƣợc, nhƣ Bạt-câu-la bị mẹ kế quăng vào trong lửa, 

trong  nƣớc  sôi,  trong  nƣớc  mà  không  chết.  Nhƣ  Phật  du  hành  các  nƣớc,  tuy 

xuất gia đi khất thực, không cần cúng đồ ăn, mà năm trăm cỗ xe chở đồ ăn của 

vua, do nghiệp mà hiện sanh ra gạo cứng, khi ăn đủ trăm vị. Các nghiệp thiện ác 

nhƣ vậy chắc chắn thọ báo, ngoài ra không chắc thọ báo. 

Cõi Dục là chỗ thọ ba thứ nghiệp báo là nghiệp thọ quả báo vui, nghiệp thọ quả 

báo  khổ,  nghiệp  thọ  quả  báo  không  khổ  không  vui.  Cõi  sắc  là  chỗ  thọ  hai  thứ 

nghiệp báo là nghiệp thọ quả báo vui, nghiệp thọ quả báo không khổ không vui. 

Cõi  Vô  sắc  là  chỗ  thọ  một  thứ  nghiệp  báo  là  nghiệp  thọ  quả  báo  không  khổ 

không vui. 

Hoặc đợi việc là nƣơng nơi việc ấy mà đƣợc thọ quả báo, nhƣ trong ao của vua 

Phất-ca-la-bà, sanh hoa sen sắc vàng ngàn cánh, lớn nhƣ bánh xe, nhân đó mở 

đại hội vui chơi mà có nhiều ngƣời xuất gia đắc đạo. 

Phật biết chỗ tất cả chúng sanh tạo nghiệp, hoặc ở cõi Dục, cõi Sắc, cõi vô sắc. 

Ơû cõi dục, thì ở đạo nào; nếu thiên đạo thì ở trời nào; nếu trong nhân đạo thì 

thiên hạ nào; nếu ở châu Diêm-phù-đề thì ở quốc độ nào; nếu ở nƣớc ấy thì ở 

thành  nào;  tụ  lạc  nào;  nếu  ở  thành  ấy  thì  ở  làng  nào;  xóm  nào;  nhà  nào;  chỗ 

nào. Biết nghiệp ấy  lúc nào làm. Quá khứ một đời, hai đời  cho đến trăm ngàn 

vạn đời, quả báo của nghiệp ấy bao nhiêu đã thọ, bao nhiêu chƣa thọ, bao nhiêu 

chắc chắn thọ, bao nhiêu không chắc chắn thọ. Biết sử dụng sự vật thiện hay bất 

thiện, đó là đao gậy, dạy bảo giết; tự tay giết, sai ngƣời giết, các nghiệp ác khác 

cũng nhƣ vậy, nghiệp lành cũng nhƣ vậy. Biết bố thí, trì giới, tu thiện nhƣ vậy. 

Trong  sự  bố  thí,  bố  thí  những  gì,  đất  đai,  phòng  xá,  y  phục,  uống  ăn,  thuốc 

thang, đồ nằm, tài vật bảy báu. Trong sự trì giới, tự nhiên giới, giới từ tâm sanh, 

giới miệng nói, một hành giới, ít phần giới, nhiều phần giới, mãn phần giới, giới 

một ngày, bảy giới thiện đạo, mƣời giới, giới Cụ túc, giới Ðịnh cọng. 

Trong phƣớc lành tu Sơ thiền, Nhị, Tam, Tứ thiền, từ tâm, bi, hỷ, xả tâm. Nhƣ 

vậy là những nhân duyên của thiện nghiệp. Nếu xan tham, nếu sân hận, nếu sợ 

hãi,  nếu  tà  kiến,  nếu  ác  tri  thức...  là  những  nhân  duyên  của  ác  nghiệp;  nhân 

duyên  của  phƣớc  nghiệp  là  hoặc  tin,  hoặc  thƣơng  xót,  hoặc  cung  kỉnh,  hoặc 

thiền  định,  hoặc  trí  tuệ,  hoặc  thiện  tri  thức,  đó  là  những  nhân  duyên  của  thiện 

nghiệp.  Các  nghiệp  ấy  tự  tại,  hết  thảy  trời  ngƣời  không  thể  chuyển  đổi  các 

nghiệp ấy, trong ức ngàn vạn đời nó thƣờng theo dõi chúng sanh không rời, nhƣ 

chủ  nợ  theo  ngƣời  mắc  nợ,  khi  có  đủ  nhân  duyên  liền  cho  quả  báo,  nhƣ  hạt 

giống trong đất khi đủ nhân duyên thời tiết hòa hợp liền sanh. Nghiệp ấy khiến 

chúng sanh thọ sanh trong sáu đƣờng nhanh nhƣ tên bắn. 

Hết thảy chúng sanh đều có phần nghiệp báo nhƣ cha mẹ để lại tài sản, các con 

đều có phần thích đáng. Khi quả báo của nghiệp ấy đến nơi, không thể ngăn dứt 

đƣợc, nhƣ ngọn lửa lúc kiếp tận, tùy chỗ chúng sanh đáng đƣợc sanh đến, an trí 

mọi  nơi,  nhƣ  vua  nƣớc  lớn  tùy  ngƣời  xứng  đáng  mà  ban  cho  chức  quan.  Khi 

mạng chung nghiệp ấy đến phủ kín tâm ngƣời ấy, nhƣ núi lớn ánh lên mọi vật. 

Nghiệp ấy hay cho các loại thân, nhƣ thợ vẽ, vẽ các hình tƣợng. Nếu ngƣời nào 

lấy  chánh  hạnh  chế  ngự nghiệp,  thiện pháp  nuôi dƣỡng, thời  cho quả báo tốt. 

Nếu lấy tà hạnh chế ngự nghiệp, bất thiện nuôi dƣỡng, thì cho quả báo xấu. Nhƣ 

ngƣời thờ vua, tùy việc mà đƣợc đáp báo. 

Nhƣ vậy là phân biệt quả báo của các nghiệp tƣớng. 

Lại nữa, nhƣ trong kinh Phân Biệt Nghiệp, Phật bảo A-nan: Ngƣời làm ác sanh 

chỗ tốt, ngƣời làm lành sanh chỗ xấu. A-nan thƣa: Việc ấy thế nào? Phật dạy: 

Ngƣời  ác  tội  nghiệp  đời  này  chƣa  chín,  mà  nghiệp  lành  đời  trƣớc  đã  chín,  do 

nhân duyên đó, mà đời này tuy ác lại sanh chỗ tốt; hoặc khi sắp chết, tâm tâm số 

pháp lành phát sanh, do nhân duyên ấy cũng đƣợc sanh chỗ tốt. Ngƣời làm lành 

sanh chỗ xấu, vì nghiệp lành đời này chƣa chín mà nghiệp ác đời trƣớc đã chín, 

do nhân duyên ấy mà đời này làm lành lại sanh chỗ xấu; hoặc khi sắp chết tâm 

tâm số pháp bất thiện phát sanh, do nhân duyên ấy nên cũng sanh chỗ xấu. 

 Hỏi: Nghiệp chín chƣa chín có thể nhƣ vậy, còn tâm phát sanh trong thời gian 

ngắn ngủi khi sắp chết làm sao thắng đƣợc nghiệp lực gây ra suốt cả đời? 

 Ðáp:  Tâm  ấy  tuy  trong  thời  gian  khoảnh  khắc,  mà  tâm  lực  mãnh  lợi,  nhƣ  lửa, 

nhƣ chất độc tuy ít có thể thành đại sự. Tâm trong khi sắp chết ấy, quyết định 

mãnh kiện cho nên thắng nghiệp lực tạo ra trong trăm năm. Tâm tối hậu ấy gọi là 

đại  tâm,  vì  việc  bỏ  thân  và  các  căn  cấp  bách,  nhƣ  ngƣời  vào  trận,  không  tiếc 

thân mạng, gọi là dũng kiện. Nhƣ A-la-hán xả bỏ thân ái trƣớc ấy nên đƣợc A-la-

hán. Nhƣ vậy các thứ nghiệp báo, chuyển báo tội phƣớc cũng nên biết nhƣ vậy. 

Ngƣời  Thanh  văn  chỉ  biết  tội  báo  của  ác  nghiệp,  phƣớc  báo  của  thiện  nghiệp, 

chứ không thể phân biệt tinh tế nhƣ vậy. Phật đều biết khắp nghiệp và nghiệp 

báo ấy với thế lực trí tuệ vô ngại vô tận, không thể phá hoại, không thể hơn. Ðây 

là trí lực thứ hai. 

 Trí lực phân biệt thiền định, giải thoát, tam muội, cấu, tịnh:  Thiền là bốn thiền. 

Phật biết thiền ấy trợ giúp đạo pháp, phân biệt danh, tƣớng, nghĩa phần, thứ lớp 

huân tu, hữu lậu, vô lậu, học, vô học, tịnh, cấu, vị, không vị, cạn, sâu... 

 Tám giải thoát: nhƣ trong chƣơng Thiền ba-la-mật đã phân biệt danh tƣớng. Nói 

thiền là gồm tất cả định cõi Sắc, nói giải thoát là gồm tâát cả định, Thiền ba-la-

mật tức là các giải thoát. 

Thiền, định, giải thoát, tam-muội đều gọi là định. 

 Ðịnh là tâm không tán loạn. 

 Cấu là các phiền não ái, kiến, mạn... 

 Tịnh  là  chơn  thiền  định,  không  lẫn  lộïn  các  phiền  não  ái,  kiến,  mạn,  nhƣ  vàng 

thật. 

 Phân biệt là trong các định có một tâm hành, không một tâm hành, thƣờng hành, 

không thƣờng hành, khó vào, dễ vào, khó ra dễ ra, lấy tƣớng chúng, lấy tƣớng 

riêng, chuyển đối trị, không chuyển đối trị. Chuyển đối trị là nhƣ ngƣời dâm dục 

mà tu từ tâm, ngƣời sân hận mà quán bất tịnh, ngƣời ngu si mà tƣ duy biên vô 

biên, ngƣời dao động mà dùng trí tuệ phân biệt các pháp, ngƣời hôn trầm mà 

muốn nhiếp tâm  (phải chuyển đổi người dâm dục thì phải tu quán bất tịnh; người 

 sân hận thì phải tu từ tâm v.v.. mới đối trị được – ND).  Nếu không nhƣ vậy, gọi là 

không chuyển đối trị. 

Trong định ấy nên phân biệt thời và trú xứ. Nếu thân gầy ốm là không phải lúc 

hành thiền. Nhƣ Bồ-tát trong khi khổ hạnh suy nghĩ rằng: ta nay không thể phát 

sanh thiền định. Hoặc chỗ có nhiều ngƣời cũng không phải chỗ hành thiền. 

Lại nữa, Phật biết thiền định ấy là sai, thiền ấy là trụ, thiền ấy là tăng ích, thiền 

ấy là đạt đến Niết-bàn. 

Lại nữa, Phật biết ngƣời ấy khó vào định khó ra định, dễ vào định dễ ra định, dễ 

vào định khó ra định, khó vào định dễ ra định. Phật biết ngƣời ấy có thể đƣợc 

thiền nhƣ vậy, biết ngƣời ấy mất thiền hƣởng thọ năm dục, biết ngƣời ấy hƣởng 

thọ năm dục rồi trở lại đƣợc thiền, nƣơng thiền ấy đƣợc A-la-hán. 

Nhƣ vậy hết thảy các thiền định giải thoát, tức là tam-muội. Thiền định ấy Phật 

dùng trí tuệ thẳm sâu biết hết, không thể phá hoại, không thể hơn. Ðây là trí lực 

thứ ba. 

 Trí lực biết căn cao thấp của chúng sanh: Phật biết chúng sanh lợi căn, độn căn, 

trung  căn.  Lợi  trí  gọi  là  cao,  độn  trí  gọi  là  thấp,  Phật  dùng  trí  lực  biết  căn  cao 

thấp ấy mà phân biệt hết thảy chúng sanh là lợi  căn, là trung căn, là độn căn. 

Ngƣời ấy có căn nhƣ vậy, đời này chỉ có thể đƣợc Sơ quả, không thể đƣợc các 

quả khác nữa. Ngƣời ấy chỉ đƣợc quả thứ hai, ba, tƣ. Ngƣời ấy chỉ có thể đƣợc 

Sơ thiền, ngƣời ấy chỉ có thể đƣợc thiền thứ hai, ba, tƣ, cho đến đƣợc Diệt tận 

định cũng nhƣ vậy. 

Biết ngƣời ấy sẽ đƣợc chứng thời giải thoát, ngƣời ấy sẽ đƣợc chứng bất thời 

giải  thoát.  Ngƣời  ấy  có  thể  đƣợc  làm  ngƣời  bậc  nhất  trong  hàng  Thanh  văn, 

ngƣời ấy có thể đƣợc làm ngƣời bậc nhất trong hàng Bích-chi Phật. Ngƣời ấy 

đầy đủ sáu Ba-la-mật; có thể chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

Biết nhƣ vậy rồi hoặc nói lƣợc việc đắc độ, hoặc nói rộng việc đắc độ. Hoặc nói 

lời êm dịu để giáo hóa, hoặc nói lời gay gắt để giáo hóa, hoặc nói lời vừa êm dịu 

vừa gay gắt để giáo hóa. 

Phật cũng phân biệt ngƣời ấy có các căn khác, nên làm cho sanh thêm tín căn, 

ngƣời ấy nên làm cho sanh tinh tấn, niệm, định, tuệ căn. Ngƣời ấy dùng tín căn 

mà vào chánh vị, ngƣời ấy dùng tuệ căn mà vào chánh vị. Ngƣời ấy lợi căn mà 

bị kiết sử ngăn che nhƣ Ƣơng-quật Lê-ma-la... Ngƣời ấy lợi căn, không bị kiết 

sử ngăn che, nhƣ Xá-lợi-phất, Mục-kiền-liên... biết ngƣời căn tuy độn mà không 

bị ngăn che nhƣ Châu-lợi Bàn-đà-già, có ngƣời căn độn mà bị ngăn che. 

Biết ngƣời ấy độn căn đối với lậu hoặc do kiến đế đoạn, mà lợi căn đối với lậu 

hoặc do tƣ duy đoạn; biết ngƣời ấy độn căn đối với lậu hoặc do tƣ duy đoạn mà 

lợi căn đối với lậu hoặc do kiến đế đoạn, biết ngƣời ấy hết thảy căn đồng độn 

đồng lợi; biết ngƣời ấy hết thảy căn không đồng độn không đồng lợi, biết ngƣời 

ấy nhân trƣớc có sức lớn, ngƣời ấy duyên hiện nay có sức lớn, ngƣời ấy muốn 

trói  mà  đƣợc  mở,  ngƣời  ấy  muốn  mở  mà  bị  trói,  ví  nhƣ  Ƣơng-quật  Lê-ma-la 

muốn  giết  mẹ,  hại  Phật  mà  lại  đƣợc  giải  thoát  và  nhƣ  một  Tỳ  kheo  đƣợc  Tứ 

thiền mà vì khởi tâm tăng thƣợng mạn, nên trở lại vào địa ngục. 

Biết ngƣời  ấy chắc  đọa đƣờng ác, ngƣời  ấy khó  ra, ngƣời  ấy dễ ra,  ngƣời ấy 

mau ra, ngƣời ấy lâu mới ra. 

Nhƣ  vậy  tƣớng  trạng  hết  thảy  căn  cao  thấp  của  chúng  sanh,  đều  biết  khắp, 

không thể hoại, không thể hơn. Ðây là trí lực thứ tƣ. 

 Trí lực biết các thứ dục của chúng sanh: Dục là tin, mừng, ƣa, vui. Ƣa năm dục 

nhƣ  Tôn-đà-la  Nan-đà...  Ƣa  tiếng  tăm  nhƣ  Ðề-bà-đạt-đa...  Ƣa  tài  lợi  thế  gian 

nhƣ  Tu-di-sát-đa-la...  Ƣa  xuất  gia  nhƣ  Gia-xá...  Ƣa  tin  nhƣ  Bạt-ca-lợi...  Ƣa  trì 

giới nhƣ La-hầu-la... Ƣa bố thí nhƣ Ðà-bạt-la... (cháu ngoại của bà Cam-lộ, cô 

của Phật). Ƣa tu hạnh đầu đà xa lánh nhƣ Ma-ha Ca-diếp. Ƣa tọa thiền nhƣ Lệ-

bạt-đa... Ƣa trí tuệ nhƣ Xá-lợi-phất. Ƣa đa văn nhƣ A-nan. Ƣa biết luật nhƣ Ƣu-

ba-ly...  Các  đệ  tử  Phật  nhƣ  vậy,  mỗi  ngƣời  có  chỗ  ƣa.  Ngƣời  phàm  phu  cũng 

mỗi ngƣời có chỗ mừng, hoặc có ngƣời mừng về dâm dục, có ngƣời mừng về 

sân nhuế. 

Lại nữa, Phật biết ngƣời ấy nhiều dục, nhiều sân, nhiều si. 

 Hỏi: Tƣớng nhiều dục, nhiều sân, nhiều si nhƣ thế nào? 

 Ðáp:  Nhƣ  trong  thiền  kinh  nói  về  tƣớng  của  ba  độc,  trong  đó  có  nói  rộng.  Biết 

tƣớng nhƣ vậy rồi, đối ngƣời nhiều dâm dục thì dùng pháp môn quán bất tịnh đối 

trị, đối ngƣời nhiều sân thì dùng pháp môn quán từ tâm đối trị, đối ngƣời nhiều 

ngu si thì dùng pháp môn quán nhân duyên đối trị. 

Nhƣ  vậy  tùy  theo  chỗ  ƣa  muốn  để  thuyết  pháp,  nghĩa  là  đối  với  ngƣời  có  ƣa 

muốn lành thì nói pháp theo tâm họ, nhƣ thuyền thuận dòng, đối với ngƣời có ƣa 

muốn dữ thì dùng lời gay gắt để giáo hóa, nhƣ lấy nêm trục nêm. Ðối với trí biết 

các thứ dục, Phật đều biết khắp, không thể hoại, không thể hơn. Ðây là trí lực 

thứ năm. 

 Trí lực biết về tánh: Phật biết các tánh dị biệt của thế gian. Tánh là tập quán tích 

tụ, tƣớng từ tánh sanh, dục tác hành theo tánh, hoặc có khi từ dục thành tánh, 

tập quán dục thành tánh. Tánh là việc làm ô nhiễm tâm, dục là theo duyên sanh 

khởi. Ðó là phân biệt dục và tánh. 

Thế gian có các dị biệt là mỗi mỗi tánh, nhiều tánh, vô lƣợng không thể đếm, ấy 

là dị biệt của thế gian. 

Có  hai  thứ  thế  gian  là  thế  giới  thế  gian  (khí  thế  gian)  và  chúng  sanh  thế  gian. 

Trong đây chỉ nói về chúng sanh thế gian. Phật biết chúng sanh tánh nhƣ vậy, 

dục  nhƣ  vậy,  từ  chỗ  ấy  đến,  thành  tựu  căn  lành,  căn  chẳng  lành,  có  thể  độ, 

không thể độ, định, bất định, chắc, không chắc, làm hạnh gì, sanh chỗ nào, ở địa 

nào. 

Lại nữa, Phật biết chúng sanh ấy có các tánh tƣớng, nghĩa là tùy chỗ xu hƣớng, 

thiên nhiều nhƣ vậy, quí nhƣ vậy, sự nhiễm tâm nhƣ vậy, muốn nhƣ vậy, nghiệp 

nhƣ vậy, hành nhƣ vậy, phiền não nhƣ vậy, lễ pháp nhƣ vậy, định nhƣ vậy, oai 

nghi  nhƣ  vậy,  biết  nhƣ  vậy,  thấy  nhƣ  vậy,  nhớ  tƣởng  phân  biệt  nhƣ  vậy,  biết 

nhiêu kiết sử sanh, bấy nhiêu kiết sử chƣa sanh. Tùy chỗ chấp trƣớc sanh dục, 

tùy  dục  làm  nhiễm  tâm,  tùy  nhiễm  tâm  mà  xu  hƣớng,  tùy  xu  hƣớng  mà  quý 

trọng, tùy quý trọng mà thƣờng giác quán, tùy giác quán mà sanh hý luận, tùy hý 

luận mà thƣờng niệm, tùy thƣờng niệm mà phát ra hành, tùy phát ra hành mà 

tạo nghiệp, tùy tạo nghiệp mà thọ quả báo. 

Lại nữa, Phật dùng trí lực biết về chủng chủng tánh, biết chúng sanh ấy có thể 

độ, chúng sanh ấy không thể độ, chúng sanh ấy đời này có thể độ, chúng sanh 

ấy đời sau có thể độ, chúng sanh ấy có thể độ ngay, chúng sanh ấy có thể độ 

vào lúc khác, chúng sanh ấy hiện tại có thể độ, chúng sanh ấy mắt không trông 

thấy có thể độ. Ngƣời ấy Phật có thể độ, ngƣời ấy Thanh văn có thể độ, ngƣời 

ấy có thể chung độ, ngƣời ấy chắc có thể độ, ngƣời ấy chắc không thể độ, ngƣời 

ấy nói lƣợc có thể độ, ngƣời ấy nói rộng có thể độ, ngƣời ấy nói rộng nói lƣợc có 

thể độ, ngƣời ấy tán thán có thể độ, ngƣời ấy chiếc phục có thể độ, ngƣời ấy 

tiếp đón có thể độ,  ngƣời ấy  vứt bỏ có  thể độ, ngƣời ấy  pháp  vi tế  có thể độ, 

ngƣời ấy pháp thô thiển có thể độ, ngƣời ấy nói gay gắt có thể độ, ngƣời ấy nói 

êm dịu có thể độ, ngƣời ấy nói gay gắt êm dịu có thể độ. Ngƣời ấy tà kiến, ngƣời 

ấy chánh kiến, ngƣời ấy đắm quá khứ, ngƣời ấy đắm vị lai, ngƣời ấy đắm đoạn 

diệt,  ngƣời  ấy  đắm  thƣờng,  ngƣời  ấy  đắm  hữu  kiến,  ngƣời  ấy  đắm  vô  kiến, 

ngƣời ấy tham dục, ngƣời ấy yểm ly sanh, ngƣời ấy cầu vui phú quý, ngƣời ấy 

đắm tà kiến nặng, ngƣời ấy nói vô nhân vô duyên, ngƣời ấy nói tà nhân duyên, 

ngƣời ấy nói chánh nhân duyên, ngƣời ấy nói vô tác nghiệp, ngƣời ấy nói tà tác 

nghiệp, ngƣời ấy nói chánh tác nghiệp, ngƣời ấy nói không cầu, ngƣời ấy nói tà 

cầu, ngƣời ấy nói chánh cầu, ngƣời ấy nói quí ngã, ngƣời ấy quí năm dục, ngƣời 

ấy quí đƣợc lợi, ngƣời ấy quí uống ăn, ngƣời ấy quí nói việc vui chơi, ngƣời ấy 

ƣa đông, ngƣời ấy ƣa ồn ào, ngƣời ấy ƣa xa lánh, ngƣời ấy hành theo ái nhiều, 

ngƣời ấy hành theo kiến nhiều, ngƣời ấy ƣa tín, ngƣời ấy ƣa tuệ, ngƣời ấy nên 

thủ hộ, ngƣời ấy nên bỏ, ngƣời ấy quí trì giới, ngƣời ấy quí thiền định, ngƣời ấy 

quí trí tuệ, ngƣời ấy dễ ngộ, ngƣời ấy giảng nói mới ngộ, ngƣời ấy có thể dẫn 

đạo, ngƣời ấy hiểu từng câu, ngƣời ấy lợi căn, ngƣời ấy độn căn, ngƣời ấy trung 

căn, ngƣời ấy dễ ra dễ cứu vớt, ngƣời ấy khó ra khó cứu vớt, ngƣời ấy sợ tội, 

ngƣời ấy trọng tội, ngƣời ấy sợ sanh tử, ngƣời ấy không sợ sanh tử, ngƣời ấy 

nhiều  dục,  ngƣời  ấy  nhiều  sân,  ngƣời  ấy  nhiều  si,  ngƣời  ấy  nhiều  dục  sân, 

ngƣời ấy nhiều dục sân si, ngƣời ấy mỏng phiền não, ngƣời ấy dày phiền não, 

ngƣời ấy ít nhơ, ngƣời ấy nhiều nhơ, ngƣời ấy tuệ ngăn che, ngƣời ấy tuệ sơ 

lƣợc, ngƣời ấy tuệ rộng lớn, ngƣời ấy khéo biết tƣớng năm ấm, mƣời hai nhập, 

mƣời  tám  giới,  mƣời  hai  nhân  duyên.  Có  lẽ  ấy,  không  có  lẽ  ấy,  khổ,  tập,  diệt, 

đạo. Khéo biết vào định, ra định, ở định. 

Lại nữa, Phật biết đó là chúng sanh cõi Dục, đó là chúng sanh cõi Sắc, cõi Vô 

sắc, đó là địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ, ngƣời, trời; đó là loài sanh từ trứng, sanh 

từ  bào  thai,  sanh  từ  thấp  ƣớt,  sanh  từ  biến  hóa.  Ðó  là  loài  có  sắc,  đó  là  loài 

không sắc, đó là loài có tƣởng, đó là loài không tƣởng, đó là loài đoản mạng, đó 

là trƣờng mạng. Ðó chỉ là ngƣời phàm phu chƣa lìa dục, đó là ngƣời phàm phu 

đã lìa dục của cõi dƣới, mà chƣa lìa dục của cõi thiền, nhƣ vậy cho đến Phi hữu 

tƣởng phi vô tƣởng. Ðó là hƣớng đạo, đó là đắc quả, đó là Bích-chi Phật, đó là 

chƣ Phật. 

Nhƣ  vậy  các  thứ  phân  biệt  về  năm  đƣờng,  bốn  loài  sanh,  ba  tụ,  giả  danh,  ba 

chƣớng, năm thân, mƣời hai nhập, mƣời tám giới, thiện căn, bất thiện căn, các 

kiết sử, các địa, nghiệp quả, là có thể độ, là không thể độ, diệt trí phân biệt. 

Do nhƣ vậy phân biệt biết các tánh dị biệt của chúng sanh thế gian, đƣợc giải 

thoát  vô  ngại.  Nhƣ  vậy  các  tánh  dị  biệt,  Phật  đều  biết  khắp,  không  thể  hoại, 

không thể hơn. Ðây là trí lực thứ sáu. 

 Trí lực biết nhất thế chí xứ đạo:  Có ngƣời nói: nghiệp tức là đạo, vì nghiệp làm 

nhân duyên đƣa đi khắp năm đƣờng. Có nghiệp có thể dứt, nghiệp có thể có chỗ 

đến, đó là ba thánh đạo phần và vô lậu tƣ. Vì vậy, các nghiệp là đƣờng đƣa đến 

mọi nơi. 

Lại nữa, có ngƣời nói: năm phần, năm trí, tam-muội trụ, thành tựu việc lợi ích ở 

mọi nơi. 

Lại có ngƣời nói: chính là thiền thứ tƣ, vì cớ sao? Vì thiền thứ tƣ là chỗ tất cả 

các thiền tụ đến. Nhƣ trong Kinh nói: Thiện tâm, định tâm, tâm không loạn, nhiếp 

tâm, đều vào trong thiền thứ tƣ. 

Lại nữa, có ngƣời nói: nhƣ thân niệm xứ tức là “chí xứ đạo”, là gốc lợi ích của 

các đạo. 

Lại có ngƣời nói: chính là hết thảy thánh đạo; dùng thánh đạo ấy thời đƣợc lợi 

ích theo ý muốn. 

Lại có luận giả nói: hết thảy thiện đạo, hết thảy ác đạo, hết thảy thánh đạo, mỗi 

mỗi biết chỗ đến của các đạo, nhƣ ở trong kinh Mao thụ nói: Phật đều biết khắp, 

không thể hoại, không thể hơn. Ðây là trí lực thứ bảy. 

 Trí lực biết túc mạng: Túc mạng có ba là có thông, có minh, có lực. Ngƣời phàm 

phu chỉ có thông, ngƣời Thanh văn cũng thông cũng minh, Phật cũng thông cũng 

minh, cũng lực, vì cớ sao? Vì ngƣời phàm phu chỉ biết kiếp trƣớc đã trải qua mà 

không biết do nghiệp làm nhân duyên tƣơng tục. Vì vậy ngƣời phàm phu chỉ có 

thông  không  có  minh.  Ngƣời  Thanh  văn  biết  tập  đế  nên  biết  rõ  do  nghiệp  làm 

nhân duyên tƣơng tục thọ sanh. Vì vậy ngƣời Thanh văn cũng có thông cũng có 

minh. Nếu đệ tử Phật khi còn là phàm phu đƣợc trí Túc mạng, khi vào địa vị kiến 

đế đạo biết nhân duyên Tập đế, phát sanh tâm vô lậu thứ tám, dứt hết kiến hoặc, 

cho nên thông biến thành minh  (quán Tứ đế ngang qua mười sáu tâm, gồm tám 

 vô  gián,  tám  giải  thoát,  đến  tâm  thứ  mười  sáu  là  dứt  hết  kiến  hoặc.  Tâm  thứ 

 mười sáu là nhằm tâm giải thoát thứ tám, hoặc gọi là tâm vô lậu giải thoát thứ 

 tám  –  N.D  chú)  vì  cớ  sao?  Vì  minh  là  cội  gốc  của  kiến,  nếu  đệ  tử  Phật,  trƣớc 

đƣợc thánh đạo, sau trí Túc mạng phát sanh, cũng có sức biết nhân duyên Tập 

đế, cho nên thông lại biến thành minh. 

 Hỏi: Nếu khi Phật đang là Bồ-tát, trƣớc đƣợc trí Túc mạng, vì các Bồ-tát trƣớc 

sạch hết các phiền não sau mới vào thánh đạo, nhƣ  vậy vì sao Phật dạy: Ðầu 

đêm  Ta  chứng  đƣợc  Túc  mạng  minh?  (Ý  nói  khi  lậu  tận  mới  gọi  là  minh,  đầu 

 đêm chưa lậu tận, sao cũng nói là chứng Túc mạng minh mà không nói là chứng 

 Túc mạng thông? – N.D chú).  

 Ðáp: Lúc ấy chẳng  phải minh. Nếu Phật ở  giữa đại chúng nói Ta lúc ấy chứng 

đƣợc Túc mạng minh là để khai thị cho chúng biết rằng, Túc mạng minh ấy đầu 

đêm chứng đƣợc; ví nhƣ quốc vƣơng, khi chƣa làm vua mà sanh con, sau khi 

làm vua, có ngƣời hỏi: Con vua sanh vào lúc nào? Ðáp: Con vua sanh vào lúc 

ấy. Khi sanh con thì chƣa làm vua, mà vì nay đã làm vua nên gọi ngƣời con kia 

là con vua rằng: Ngƣời con vua ấy sanh lúc ấy. Phật cũng nhƣ vậy, trí Túc mạng 

sanh, bấy giờ chƣa là minh, chỉ gọi là thông, lúc cuối đêm biết nhân duyên Tập 

đế, nên thông lại biến thành minh, sau ở giữa đại chúng dạy rằng: Ta đầu đêm 

chứng đƣợc Túc mạng minh. 

 Hỏi: Nghĩa của thông và minh nhƣ vậy, còn nghĩa lực thế nào? 

 Ðáp: Phật dùng minh ấy biết rõ nhân duyên Túc mạng đổi thay trong vô lƣợng vô 

biên đời của mình và của chúng sanh. Tất cả đều biết khắp, ấy là lực, không thể 

hoại, không thể thắng. Ðây gọi là trí lực thứ tám. 

 Trí  lực  biết  sanh  tử:  Phật  dùng  thiên  nhãn  thấy  chỗ  chúng  sanh  sanh  và  chết. 

Ngƣời phàm phu dùng thiên nhãn cùng lắm cũng chỉ thấy đƣợc bốn châu thiên 

hạ. Ngƣời Thanh văn cùng lắm thấy bề ngang của tiểu thiên thế giới, cũng thấy 

khắp trên dƣới. 

 Hỏi: Ðại Phạm vƣơng cũng có thể thấy ngàn thế giới, vậy có gì khác? 

 Ðáp: Ðại Phạm vƣơng tự đứng giữa ngàn thế giới thì thấy khắp, còn nếu đứng 

một bên thời không  thấy các bên khác.  Ngƣời Thanh  văn thời  không nhƣ  vậy, 

đứng  tại  chỗ  nào  thƣờng  vẫn  thấy  ngàn  thế  giới.  Bích-chi  Phật  thì  thấy  trăm 

ngàn  thế  giới,  chƣ  Phật  thì  thấy  vô  lƣợng  vô  biên  thế  giới.  Trí  thiên  nhãn  của 

ngƣời phàm phu là thông mà chẳng phải minh, cũng nhƣ vậy, chỉ thấy sự việc 

hiện ra mà không thể thấy do nghiệp nhân duyên mà thọ sanh, nhƣ nói ở trong 

Túc mạng trí. 

Lại nữa, vị đƣợc thiên nhãn bậc nhất là A-nê-lô-đậu, thiên nhãn này là nửa phần 

thanh  tịnh  của  bốn  đại  tạo  sắc  của  Sắc  giới,  còn  thiên  nhãn  của  Phật  là  toàn 

phần thanh tịnh của bốn đại tạo sắc. Ðó là chỗ khác nhau. 

Lại nữa, ngƣời Thanh văn ở trong tam-muội đƣợc thiên nhãn, liền ở trong tam-

muội có thể thấy, hoặc tam-muội có giác có quán, hoặc tam-muội không giác có 

quán, hoặc tam-muội không giác không quán, tùy theo Phật nhập ở trong tam-

muội nào mà muốn thấy đều thấy. Nếu nƣơng tam-muội vô giác vô quán đƣợc 

thiên  nhãn,  rồi  vào  tam-muội  có  giác  có  quán,  tam-muội  không  giác  có  quán 

cũng thấy đƣợc. 

Lại nữa, ngƣời Thanh văn khi dùng thiên nhãn thấy, đang ở trong tam-muội, nếu 

tâm vào tam-muội khác thời thiên nhãn bị mất, Phật thời không nhƣ vậy, tâm tuy 

vào tam-muội khác, thiên nhãn vẫn không mất. Trí tuệ ấy biết khắp chỗ sanh chỗ 

tử của  hết thảy chúng sanh, không  thể  hoại, không thể hơn. Ðây là trí  lực thứ 

chín. 

 Trí lực lậu hết: Hỏi: Chín lực trí tuệ phân biệt có sai khác, còn trí lực lậu hết thì 

đồng, hết thảy Thanh văn, Bích-chi Phật với Phật có gì sai khác? 

 Ðáp:  Tuy  lậu  hết  là  đồng  mà  về  mặt  trí  tuệ  phân  biệt  rất  sai  khác.  Sức  lực  lớn 

của Thanh văn, tƣ duy đoạn kiết sử phải qua ba thời là sanh phần, trụ phần, diệt 

phần.  Phật  thời  không  nhƣ  vậy,  trong  một  lúc  sanh  phần  đã  đoạn  hết.  Ngƣời 

Thanh văn thấy Tứ đế đoạn kiết sử thì lúc sanh đoạn; còn tƣ duy đoạn kiết phải 

qua ba thời đoạn. Còn Phật thời thấy Tứ đế đoạn và tƣ duy đoạn không có khác. 

Ngƣời Thanh văn lúc mới vào thánh đạo, lúc nào và lúc chứng đạt khác nhau, 

còn Phật thời ngay một tâm cũng vào cũng chứng đạt, ngay trong một tâm đƣợc 

nhất thiết trí, ngay một tâm phá hoại hết các chƣớng, ngay trong một tâm đƣợc 

hết thảy Phật pháp. 

Lại nữa, các ngƣời Thanh văn có hai thứ giải thoát là giải thoát phiền não, giải 

thoát pháp chƣớng, còn Phật có tất cả giải thoát phiền não, cũng có tất cả giải 

thoát pháp chƣớng. Phật tự nhiên đƣợc trí tuệ, còn Thanh văn phải theo sự giáo 

đạo tu hành mới đƣợc. 

Lại có ngƣời nói: Nếu Phật dùng trí tuệ dứt phiền não cho hết thảy chúng sanh, 

trí ấy cũng không hao bớt, ví nhƣ hoàn sắc nóng, để trên đó một ít bông, tuy đốt 

cháy hết bông mà sức nóng lửa không giảm bớt. Trí tuệ của Phật cũng nhƣ vậy, 

đốt hết thảy phiền não mà trí lực cũng không giảm. 

Lại nữa, Thanh văn chỉ biết tự dứt hết lậu hoặc, còn chƣ Phật tự biết dứt hết lậu 

hoặc cũng biết dứt hết lậu hoặc cho ngƣời khác, nhƣ trong Tịnh kinh nói. 

Lại  nữa,  chỉ  riêng  Phật  biết  trong  tâm  chúng  sanh  phân  biệt  ra  có  98  sử,  196 

triền, trừ Phật không ai biết  đƣợc. Cũng chỉ riêng Phật biết trong khổ pháp trí, 

khổ loại trí dứt đƣợc bấy nhiêu tánh kiết sử, cho đến trong đạo loại trí cũng nhƣ 

vậy. Về lậu hoặc do tƣ duy đoạn, trong chín giải thoát đạo cũng nhƣ vậy.  (Chín 

 địa là Dục giới địa và bốn thiền, bốn định, mỗi địa có chín phẩm tư hoặc, chín địa 

 có tám mươi mốt phẩm tư hoặc. Muốn dứt chín phẩm tư hoặc trong mỗi địa phải 

 trải qua chín vô gián đạo và chín giải thoát đạo. – N.D chú). Phật đều biết khắp 

việc nhƣ vậy của hết thảy chúng sanh. Thanh văn nếu biết và nói đƣợc chút ít 

đều nói theo Phật. Thế lực của trí tuệ lậu hết nhƣ vậy, không thể hoại, không thể 

hơn. Ðây là trí lực thứ mƣời. 

 Hỏi: Mƣời lực ấy, lực nào hơn cả? 

 Ðáp:  Mỗi  lực  đều  lớn  trong  việc  của  mình,  nhƣ  nƣớc  hay  thấm,  lửa  hay  cháy, 

đều tự có sức. 

Có ngƣời nói: lực đầu là lớn, vì gồm cả mƣời lực. Hoặc nói lực lậu hết là lớn, vì 

việc thành tựu đƣợc Niết-bàn. Còn luận giả nói: mƣời lực ấy đều lấy vô ngại giải 

thoát làm căn bản, làm tăng thƣợng. 

 Hỏi:  Nếu  mƣời  lực  ấy  là  việc  riêng  của  Phật,  còn  đệ  tử  đời  nay  không  ai  có 

đƣợc, cớ sao Phật nói? 

 Ðáp: Vì để dứt mối nghi của ngƣời đối với mƣời lực, và làm cho tâm ngƣời vô trí 

đƣợc quyết định bền chắc, khiến cho tứ chúng hoan hỷ nói rằng riêng đại sƣ của 

chúng ta có lực nhƣ vậy, không cùng chung với hết thảy chúng sanh. 

Lại các ngoại đạo nói: Sa-môn họ Cù-đàm, thƣờng ở chỗ vắng lặng, trí tuệ teo 

mất. Vì vậy Ta nói lên lời chí thành rằng: Ta an lập đầy đủ mƣời trí, bốn không 

sợ,  ở  giữa  đại  chúng,  nói  chơn  trí  tuệ,  giáo  hóa  chúng  sanh,  nhƣ  tiếng  sƣ  tử 

rống, Chuyển phạm luân (Pháp luân) mà hết thảy ngoại đạo, trời, ngƣời không ai 

chuyển đƣợc, vì chấm dứt lời chê bai của ngoại đạo nên nói mƣời lực này. 

 Hỏi: Phép của ngƣời tốt, một việc trí tuệ còn không nên tự khen, huống gì ngƣời 

vô ngã, không dính mắc mà lại tự khen mƣời lực của mình? Nhƣ nói: 

 “Khen mình, chê mình,  

 Khen người, chê người,  

 Bốn thứ như vậy,  

 Người trí không làm”.  

 Ðáp:  Phật  tuy  vô  ngã,  không  dính  mắc,  có  vô  lƣợng  lực,  do  tâm  đại  bi  vì  độ 

chúng sanh nên chỉ  nói mƣời lực, chứ không phải vì khen mình,  ví nhƣ ngƣời 

giỏi  dẫn  đƣờng  khách  buôn,  thấy  ác  tặc  dối  hoặc  khách  buôn  chỉ  bày  đƣờng 

quấy mới vì lòng thƣơng mà nói với khách buôn rằng: ta là ngƣời nói thật, các 

ngƣơi chớ nghe theo lời kẻ dối hoặc. Lại nhƣ các thầy thuốc tệ dối hoặc ngƣời 

bệnh,  lƣơng  y  thƣơng  bảo  ngƣời  bệnh  rằng:  Ta  có  thuốc  hay  có  thể  trừ  bệnh 

cho ngƣơi, ngƣơi chớ tin theo lời dối trá mà khổ. 

Lại nữa, công đức của Phật sâu xa, nếu Phật không tự nói ra thì không ai biết 

đƣợc.  Vì  chúng  sanh  mà  nói  ra  đƣợc  lợi  ích  rất  nhiều.  Do  vậy,  Phật  tự  nói  ra 

mƣời lực. 

Lại nữa, gặp ngƣời có thể độ, chắc phải nói cho, trong các điều nên nói, thứ lớp 

nên nói mƣời lực, nếu không nói thời ngƣời kia không đƣợc độ, vì vậy nên Phật 

tự nói. Ví nhƣ khi mặt trời mặt trăng mọc, không nghĩ rằng: ta soi sáng thiên hạ, 

sẽ có danh xƣng. Mặt trời mặt trăng đã mọc, ắt tự có danh, Phật cũng nhƣ vậy; 

không  nghĩ  rằng  mình  sẽ  có  danh  xƣng  mà  tự  nói  công  đức  ra.  Phật  dùng  lời 

thanh tịnh thuyết pháp, soi sáng phá ngu tối cho chúng sanh, tự nhiên có danh 

xƣng lớn. Vì vậy Phật tự nói các công đức mƣời lực... mà không có lỗi. 

 Lực  là có khả năng thành tựu. Dùng mƣời lực tăng ích trí tuệ này có thể phá các 

luận nghị sƣ, dùng  mƣời lực tăng ích trí tuệ này có thể giỏi thuyết pháp, dùng 

mƣời lực tăng ích trí tuệ này có thể chiếc phục kẻ không thuận, dùng mƣời lực 

tăng trí tuệ này đƣợc tự tại đối với các pháp, nhƣ đại quốc chủ đƣợc tự tại đối 

thần dân đại chúng. Trên đây là dùng pháp Thanh văn lƣợc nói nghĩa mƣời lực 

xong. 

 (Hết cuốn 24 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 25 

Chương 37 

Giải Thích: Bốn Việc Không Sợ, Bốn Trí Vô Ngại  

 Bốn  việc  không  sợ:  Phật  nói  lời  chân  thật  rằng:   Ta  là  bậc  nhất  thiết  chánh  trí.  

 Nếu có Sa-môn, Bà-la-môn, hoặc trời, ma, Phạm, hoặc các chúng sanh khác nói 

 như thật rằng, pháp ấy Phật không biết, thì Ta cho đến không thấy có chút nhân 

 duyên  để  sợ.  Do  vậy,  Ta  được  an  ổn,  được  không  sợ,  an  trú  chỗ  thánh  chúa, 

 như trâu chúa ở giữa đại chúng rống tiếng rống sư tử Chuyển phạm luân (Pháp 

 luân)  mà  các  Sa-môn,  Bà-la-môn,  hoặc  trời,  ma,  Phạm,  hoặc  các  chúng  khác 

 không thể chuyển được.  Ðây là việc không sợ thứ nhất. 

Phật nói lời chân thật rằng:  Ta đã sạch hết các lậu. Nếu có Sa-môn, Bà-la-môn, 

 hoặc  trời,  hoặc  ma,  hoặc  Phạm,  hoặc  các  chúng  khác  như  thật  nói  rằng,  lậu 

 hoặc ấy Phật chưa hết, thì Ta cho đến không thấy có chút nhân duyên để sợ việc 

 ấy. Do vậy nên Ta được an ổn, được không sợ, an trú chỗ thánh chúa, như trâu 

 chúa, ở giữa đại chúng rống tiếng rống sư tử. Chuyển bánh xe pháp, mà các Sa-

 môn,  Bà-la-môn,  hoặc  trời,  hoặc  ma,  hoặc  phạm,  hoặc  các  chúng  khác,  thật 

 không thể chuyển được.  Ðây là việc không sợ thứ hai. 

Phật nói lời chân thật rằng:  Ta nói pháp chướng đạo.   Nếu Sa-môn, Bà-la-môn, 

 hoặc trời, hoặc ma, hoặc Phạm, hoặc các chúng khác như thật nói rằng: thọ là 

 chướng pháp không chướng đạo, thì Ta cho đến không thấy có chút nhân duyên 

 để sợ việc ấy.  Do vậy Ta  được an ổn,  được không sợ,  an trú chỗ thánh chúa, 

 như trâu chúa, ở giữa đại chúng rống tiếng rống  sư tử. Chuyển bánh xe pháp, 

 mà  các  Sa-môn,  Ba-la-môn,  hoặc  trời,  hoặc  ma,  hoặc  Phạm,  hoặc  các  chúng 

 khác, thật không thể chuyển được.  Ðây là việc không sợ thứ ba. 

Phật nói lời chân thật rằng:  Ta nói đạo thiết yếu được ra khỏi thế gian; thực hành 

 đạo ấy, có thể dứt hết các khổ.   Nếu có Sa-môn, Bà-la-môn, hoặc trời, hoặc ma, 

 hoặc Phạm, hoặc các chúng khác, như thật nói rằng, thực  hành đạo ấy không 

 thể ra khỏi thế gian, không thể dứt hết khổ, thì Ta cho đến không thấy có chút 

 nhân duyên để sợ việc ấy. Do vậy, Ta được an ổn, được không sợ, an trú chỗ 

 thánh chúa, như trâu chúa, ở giữa đại chúng rống tiếng rống sư tử. Chuyển bánh 

 xa pháp, mà các Sa-môn, Bà-la-môn, hoặc trời, hoặc ma, hoặc Phạm, hoặc các 

 chúng khác thật không thể chuyển được. Ðây là việc không sợ thứ tƣ. 

 Hỏi: Vì sự gì mà nói bốn việc không sợ? 

 Ðáp: Vì có ngƣời nói: Phật tự xƣng nhất thế trí, nhất thiết kiến, nhƣng kinh sách, 

kỹ thuật, trí xảo, phƣơng tiện trong thế gian rất nhiều vô lƣợng, nếu tất cả mọi 

ngƣời chung lại còn khó biết hết mọi việc, huống gì một mình Phật mà có nhất 

thiết trí, hoặc có việc ấy, có nạn vấn việc ấy, Phật làm sao không sợ. Vì muốn 

dứt mối nghi hoặc, nạn vấn đó, nên Phật nói bốn việc không sợ. 

Lại nữa, hoặc khi Phật chƣa ra đời, các ngoại đạo dùng đủ cách dối hoặc ngƣời 

cầu đạo, cầu phƣớc bằng cách hoặc ăn các thứ trái, các thứ rau, hoặc ăn các 

thứ rễ cây, hoặc ăn phân bò, ăn cỏ, hoặc ngày ăn một bữa, hoặc hai ngày, mƣời 

ngày, một tháng, hai tháng ăn một bữa, hoặc hút gió, uống nƣớc, ăn váng nƣớc; 

hoặc dùng áo vỏ cây, lá cây, áo cỏ, da nai, hoặc áo gỗ ván, hoặc nằm trên đất, 

trên chày, trên gậy, trên tro, trên gai; hoặc khi lạnh thì ngâm nƣớc, khi nóng thì 

đốt lửa sƣởi, nhảy vào nƣớc chết, nhảy vào lửa chết, hoặc lao mình xuống núi 

mà chết, hoặc nhịn ăn mà chết. Dùng các cách khổ hạnh nhƣ vậy để cầu sanh 

lên trời, cầu Niết-bàn, cũng dạy đệ tử không đƣợc bỏ phép ấy. 

Tất cả nhƣ thế dùng lôi kéo kẻ vô trí để đƣợc cúng dƣờng; ví nhƣ lửa đom đóm 

khi mặt trời chƣa mọc, ít nhiều có thể chiếu soi, khi mặt trời đã mọc, ngàn ánh 

sáng chiếu soi, thì trăng và các sao đều mất sáng, huống lửa đom đóm? 

Nếu  Phật  chƣa  xuất  thế,  bọn  ngoại  đạo  có  chút  ánh  sáng  chiếu  thế  gian,  mà 

đƣợc cúng dƣờng. Khi Phật xuất thế, ánh sáng đại trí diệt ánh sáng các ngoại 

đạo và đệ tử, họ không còn đƣợc cúng dƣờng. Vì mất lợi cúng dƣờng nên phỉ 

báng Phật và đệ tử Phật, nhƣ trong kinh Tôn-đà-lyï nói: ngoại đạo tự giết Tôn-

đà-lyï (Sundari) để phỉ báng Phật, nói với mọi ngƣời rằng: “Kẻ tệ ác ở thế gian 

còn không làm việc ấy. Ngƣời ấy về lễ pháp thế gian còn không hay biết huống 

là Niết-bàn?” Muốn dứt sự phỉ báng ấy cho nên Phật tự nói thật công đức của 

bốn việc không sợ: chỉ riêng Ta là ngƣời nhất thiết trí, không ai có thể nhƣ thật 

nói: Phật không hay biết. Ta không sợ việc ấy. Chỉ riêng Ta đoạn tận tất cả lậu 

hoặc và tập khí, không ai có thể nhƣ thật nói: Phật chƣa hết lậu hoặc. Ta không 

sợ việc ấy. Ta nói pháp làm chƣớng ngại đạo Niết-bàn, không ai có thể nhƣ thật 

nói: pháp ấy không chƣớng ngại Niết-bàn. Ta không sợ việc ấy. Ta nói đạo  dứt 

khổ  đạt  đến  Niết-bàn,  không  ai  có  thể  nhƣ  thật  nói:  đạo  ấy  không  thể  đạt  đến 

Niết-bàn. Ta không sợ việc ấy. 

Lƣợc nói thể của bốn việc không sợ: 1. Chơn chánh biết hết thảy pháp. 2. Hết tất 

cả lậu hoặc và tập khí. 3. Nói hết thảy pháp làm chƣớng đạo. 4. Nói đạo dứt hết 

khổ. 

Ðối bốn việc ấy, nếu có ai nhƣ thật nói: Phật không thể biết khắp hết. Phật không 

sợ việc ấy, vì Phật đã chơn chánh biết khắp rành rành. Hai việc không sợ đầu, là 

đầy đủ công đức tự lợi, hai việc không sợ sau là đầy đủ lợi ích chúng sanh. 

Lại nữa, ba việc không sợ, một, ba, tƣ là nói về trí, việc không sợ thứ hai là nói 

về đoạn (dứt trừ). Trí đức, đoạn đức đầy đủ, tức việc làm đã xong. 

 Hỏi: Mƣời lực đều là trí, bốn việc không sợ cũng là trí, thì có gì sai khác? 

 Ðáp: Các công đức của Phật, nói rộng là  lực,  nói lƣợc là  không sợ.  

Lại nữa, có khả năng làm là  lực,  không chỗ nghi nạn là  không sợ.  Trí tuệ tu tập 

nên gọi là  lực,  tiêu tán các vô minh nên gọi là  không sợ..  Nhóm các pháp thiện 

nên gọi là  lực,  diệt các pháp bất thiện nên gọi là  không sợ.  Tự có trí tuệ nên gọi 

là  lực,  không ai phá hoại đƣợc nên gọi là  không sợ.  Trí tuệ mạnh mẽ là  lực, chịu 

đƣợc vấn nạn là  không sợ.  Nhóm các trí tuệ gọi là  lực,  trí tuệ dùng ra ngoài là 

 không sợ.  Ví nhƣ Chuyển luân thánh vƣơng, thành tựu bảy báu là  lực,  đƣợc bảy 

báu  rồi,  khắp  bốn  châu  thiên  hạ  đều  hàng  phục  gọi  là   không  sợ.   Lại  nhƣ  thầy 

thuốc hay khéo biết phƣơng thuốc gọi là  lực,  hòa hiệp các thứ thuốc cho ngƣời 

gọi là  không sợ.  Tự lợi ích là  lực,  lợi ích ngƣời khác là  không sợ..  Tự trừ phiền 

não là  lực,  trừ phiền não cho ngƣời khác là  không sơï.  Không bị trở hoại là  lực,  

không nạn không thối là   không sợ.  Tự thành điều thiện cho  mình là   lực,  thành 

điều thiện cho ngƣời khác là  không sợ..  Trí thiện xảo là  lực,  dùng trí thiện xảo là 

 không sợ.   Nhất thiết trí, nhất thiết chủng trí là  lực;  nhất thiết trí, nhất thiết chủng 

trí  hiển  phát  ra  ngoài  là   không  sợ.   Mƣời  tám  pháp  bất  cọng  là   lực,   mƣời  tám 

pháp bất cọng hiển phát ra ngoài là  không sợ.  Thông đạt khắp pháp tánh là  lực,  

nếu có các vấn nạn, không cần suy nghĩ đáp lại đƣợc liền, là  không sợ.  Ðƣợc 

Phật nhãn là  lực,  Phật nhãn thấy rồi với ngƣời có thể độ thuyết pháp độ cho họ 

là  không sợ.  Ðƣợc ba trí vô ngại là pháp, nghĩa, từ, ấy gọi là  lực;  đƣợc ứng biện 

vô ngại ấy gọi là  không sợ.  Nghĩa vô ngại trí là  lực,  lạc thuyết vô ngại trí là  không 

 sợ.   Nhất  thiết  trí  tự  tại  là   lực,   các  thí  dụ,  nhân  duyên,  trang  nghiêm  ngôn  ngữ 

thuyết  pháp  là   không  sợ.   Phá  chúng  ma  là   lực,   phá  luận  nghị  sƣ  ngoại  đạo  là 

 không sợ.  Các nhân duyên nhƣ vậy, phân biệt lực và không sợ. 

 Hỏi: Sao gọi là không sợ? 

 Ðáp:  Ðƣợc  không  nghi  ngại,  không  kyï  nạn,  trí  tuệ  không  lui,  không  mất,  lông 

trên mình không dựng đứng, ở trong mỗi pháp đúng nhƣ thuyết liền làm, ấy là 

không sợ. 

 Hỏi: Làm sao biết Phật không sợ? 

 Ðáp: Nếu có chỗ sợ thời không thể chế ngự đại chúng, hay nhiếp, hay xả, hay 

gay gắc đối trị, hoặc nói êm dịu mà dạy bảo, nhƣ Phật có lần xua đuổi ngài Xá-

lợi-phất,  Mục-kiền-liên...  rồi  trở  lại  đem  tâm  lân  mẫn  nhiếp  thụ,  nếu  có  chỗ  kyï 

nạn  thì  sao  các  bọn  thầy  luận  nghị  ở  trên  đảnh  núi  kiêu  mạn,  đem  trí  tuệ  bề 

ngoài với tâm cuồng say đều nói rằng, trong thiên hạ chỉ có ta chứ không còn ai 

khác biết chắc chắn kinh thƣ và phá kinh thƣ luận nghị ngƣời khác. Dùng miệng 

ác  chê  bai  nhƣ  voi  điên  không  bị  kềm  chế;  các  ngƣời  điên  ấy  là  Am-bạt-tra, 

Trƣờng  trão,  Tát-giá-kỳ,  Ni-kiền,  Côn-lô-chi...  đều  chịu  phục  Phật  cả,  nếu  Phật 

có chỗ sợ, thời không thể nhƣ vậy. 

Lại  năm  ngƣời  xuất  gia  nhƣ  ông  Kiều-trần-nhƣ...,  một  ngàn  tiên  nhân  bện  tóc 

nhƣ ông Ƣu-lâu-tần-loa Ca-diếp..., ông Xá-lợi-phất, Mục-kiền-liên, Ðại Ca-diếp... 

đều xuất gia ở trong Phật pháp. 

Lại  trăm  ngàn  ngƣời  dòng  họ  Thích,  các  đại  vƣơng  châu  Diêm-phù-đề,  đại 

vƣơng Ba-tƣ-nặc,  vua Tần-bà-sa-la,  vua Chiên-đà-bà-thù-đề, vua  Ƣu-điền,  vua 

Phất-ca-la-bà-lyï, vua Phạm-ma-đạt... đều làm đệ tử Phật. 

Lại  các  Bà-la-môn  tại  gia  mà  trí  tuệ  vƣợt  hơn  thế  gian,  đƣợc  vua  chúa  kính 

ngƣỡng làm thầy nhƣ ông Phạm-ma-dụ, Phất-ca-la-bà-lyï, Cƣu-la-đàn-đà... đều 

làm đệ tử Phật. 

Có ngƣời đƣợc sơ đạo, nhị đạo, tam đạo, tứ đạo. Các đại quỷ thần A-la-bà-ca, 

Tỳ-la-ca...  Các  đại  long  vƣơng  A-ba-la-la,  Y-la-bát-đa-la...  các  ngƣời  ác  nhƣ 

Ƣơng-quật-lê-ma-la... đều hàng phục qui hóa theo Phật. 

Nếu mà có sợ thời không thể ngồi một mình trên tòa sƣ tử dƣới gốc cây, khi sắp 

thành Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, quân chúng ma vƣơng hóa làm đầu 

sƣ tử, hổ lang, gấu, bi, hoặc một mắt, nhiều mắt, hoặc một tai, nhiều tai, vác núi 

phun lửa, đi quanh bốn phía, Phật lấy tay chỉ xuống đất, trong khoảng nháy mắt, 

chúng liền biến mất. 

Chƣ  thiên,  A-la-hán,  Tỳ-ma-chất-đế-lệ,  Thích-đề-hoàn  nhân,  Phạm  thiên 

vƣơng... Phật dẫn dắt tâm họ đều làm đệ tử. 

Nếu mà có sợ, thì không thể thuyết pháp ở giữa đại chúng. Vì không sợ, nên có 

thể thuyết pháp ở giữa đại  chúng chƣ thiên, quỷ thần nhƣ  vậy, cho nên gọi là 

không sợ. 

Lại nữa, Phật đối với chúng sanh là tối tôn tối thƣợng, đã tột đến bờ kia của hết 

thảy pháp, đƣợc tiếng tăm lớn, nên tự nói không sợ. 

Lại nữa, hãy để công đức ấy của Phật lại, về các công đức thế gian của Phật 

cũng không ai sánh kịp, vì Phật đã nhỗ hết gốc rễ của sợ, đó là  sanh nhà tệ lậu, 

 chỗ tệ lậu, sắc xấu xí, không oai nghi, lời nói thô ác...  

 Sanh nhà tệ lậu: Nhà Thủ-đà-la, làm nghề khiêng ngƣời chết, hốt phân, nuôi gà, 

heo, đi săn bắn, đồ tể, nấu rƣợu... là nhà tiểu nhân ty tiện, nếu ở giữa đại chúng, 

thời  rất  sợ.  Phật  từ  xƣa  lại  nay  thƣờng  sanh  trong  dòng  Chuyển  luân  thánh 

vƣơng, nhƣ Ðảnh sanh vƣơng, Khoái kiến vƣơng, Ta-kiệt vƣơng, Ma-ha Ðề-bà 

vƣơng... gọi là sanh trong nhà thuộc dòng vua, vì vậy nên không sợ. 

 Sanh chỗ tệ ác lậu: Sanh các nƣớc An-đà-la, Xá-bà-la (Nƣớc trần truồng) Ðâu-

khƣ-la (nƣớc Tiểu Nhục-chi) Tu-lyï, An-tức, Ðại-tần... sanh ở trong các biên quốc 

nhƣ vậy, nếu ở giữa đại chúng thời rất sợ. Phật sanh ở trung quốc Ca-tỳ-la-vệ 

cho nên không sợ. 

 Sắc xấu xí: Có ngƣời thân khô khan gầy ốm, ngƣời ta không muốn thấy, nếu ở 

giữa  đại  chúng,  thời  cũng  sợ  hãi.  Phật  có  thân  sắc  tốt  đẹp  nhƣ  vàng  nhuận 

sáng, nhƣ lửa chiếu núi xích kim, cho nên không sợ. 

 Không có oai nghi: Tới lui, đi bƣớc, ngồi đứng, không có oai nghi của ngƣời, thời 

hay sợ hãi. Phật không có việc ấy. 

 Lời nói thô ác: Có ngƣời âm thanh dữ, nói ngƣợng nghịu, nói lắp, nói không có 

thứ lớp, ngƣời ta không ƣa, thời rất sợ hãi. Phật không có cái sợ ấy, vì Phật nói 

chân  thật  êm  ái,  thứ  lớp  dễ  hiểu,  không  mau,  không  chậm,  không  ít,  không 

nhiều, không ẩn không nhơ, không đùa cợt, hơn tiếng chim Ca-lăng-tầng-già, từ 

và  nghĩa  phân  minh,  không  làm  tổn  thƣơng  ai.  Lời  Phật  lìa  dục  nên  không 

nhiễm, dứt sân nên không ngại, trừ ngu nên dễ hiểu, tăng trƣởng pháp hỷ nên 

khả ái, ngăn tội nên an ổn, theo tâm ngƣời, theo giải thoát, nghĩa thì sâu, lời thì 

diệu. Có nhân duyên nên lời nói có lý, dùng thí dụ nên khéo hiển bày, việc thành 

nên  khéo  rõ  việc,  quán  sát  tâm  chúng  sanh  nên  nói  lặc  vặt,  lâu  về  sau  đều 

chứng nhập Niết-bàn cho nên nhất vị giải thoát. 

Do vô lƣợng lời nói trang nghiêm nhƣ vậy, Phật đối với lời nói không có sợ. 

Chỉ nói về pháp thế gian nhƣ vậy, Phật còn không có sợ, huống chi pháp xuất 

thế gian. Do vậy nói Phật có bốn việc không sợ. 

 Hỏi: Trong mƣời lực của Phật, có việc không sợ chăng? Nếu có việc không sợ 

thời nên chỉ nói bốn. Nếu có việc sợ, tại sao nói thành tựu không sợ? 

 Ðáp:  Một  trí  ở  mƣời  nơi  gọi  là  Phật  thành  tựu  mƣời  lực,  nhƣ  một  ngƣời  biết 

mƣời việc, theo việc mà gọi tên. Mƣời lực ấy dùng ra ở bốn chỗ, ấy là không sợ. 

Lực biết có lẽ ấy không có lẽ ấy, lực lậu hoặc hết, tức việc không sợ thứ nhất, 

thứ hai; còn tám lực tuy nói rộng, là việc không sợ thứ ba, thứ tƣ. Thế cho nên 

trong mƣời lực có việc không sợ, mà nói riêng ra bốn việc không sợ cũng không 

lỗi. 

 Chánh  biến tri  (điều  không sợ một):  Biết  hết thảy  pháp không điên đảo, chánh 

không tà, nhƣ các đức Phật quá khứ, ấy gọi là Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh 

giác. Nhƣ Phật bảo A-nan: điều thế gian; trời, ngƣời không biết đƣợc, thì Phật 

biết cùng khắp, nên gọi là Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. Hoặc có ngƣời 

nói, pháp ấy Phật không biết. 

 Hỏi: Aáy là ngƣời nào? 

 Ðáp: Trong đây Phật có nói hoặc Sa-môn, Bà-la-môn, hoặc trời, hoặc ma, hoặc 

Phạm, cho đến ngƣời muốn luận nghị với Phật. Luận pháp gì? 

Có  ngƣời  nói:  Phật  không  nói  đến  mƣời  tám  thứ  đại  Kinh  thƣ  của  ngoại  đạo, 

Thắng luận, Số luận, Vệ-đà. 

Có ngƣời nói: cân lƣợng núi Tu-di, đại địa sâu cạn, số lƣợng của tất cả cỏ cây. 

Có ngƣời nói, mƣời bốn  nạn  vấn:  thế  giới  là thƣờng hay  vô thƣờng; hữu  biên 

hay vô biên... Phật không đáp đƣợc. 

Có ngƣời nói: pháp, sắc pháp, vô sắc pháp, có thể thấy, không thể thấy, có đối 

ngại, không đối ngại, hữu lậu, vô lậu, hữu vi, vô vi... Phật chỉ biết một thứ nhân 

duyên  về  việc  đạo,  còn  các  nhân  duyên  các  pháp  khác,  Phật  hoặc  không  biết 

hết. 

 Sa-môn là nói ngƣời xuất gia. 

 Bà-la-môn là nói ngƣời tại gia có trí. 

 Trời  là nói địa thiên, hƣ không thiên. 

 Ma là nói sáu trời ở cõi Dục. 

 Phạm tức nói vị đứng đầu là Phạm thiên vƣơng và tất cả trời ở cõi Sắc. 

 Các chúng khác là các ngƣời khác ngoài mấy loài trên. 

 Như thật nói là hoặc đem việc trƣớc mắt, hoặc đem nhân duyên ra nạn vấn. 

 Cho đến không thấy có chút nhân duyên sợ là tƣớng là nhân duyên, Ta không 

thấy có chút nhân duyên đúng nhƣ pháp đến phá hoại Ta đƣợc. Vì không thấy 

sợ nên Ta nói lời chân thật rằng Ta an trú chỗ của thánh chúa. 

Phật nói lời thành thật rằng:  Ta dứt hết các lậu (việc không sợ thứ hai). Nếu có 

ngƣời nói lậu hoặc ấy Phật không dứt hết, ta không có sợ. Những gì là lậu? Lậu 

có ba là dục lậu, hữu lậu, vô minh lậu. 

Lậu là từ trong sáu căn tiết ra, tâm số pháp tƣơng ƣng với tâm cấu nhiễm. 

Lại nữa, nhƣ trong Kinh hết thảy lậu chƣớng phân biệt nói bảy lậu. 

 Pháp làm chướng đạo (điều không sợ thứ ba): chỉ cho các nghiệp hữu lậu và các 

phiền não, báo chƣớng ở ác đạo, và vì để hƣởng thọ vì thiền thế gian mà tu bố 

thí, trì giới, mƣời thiện đạo. Lƣợc nói những gì hoặc thiện, hoặc bất thiện, hoặc 

vô ký, có thể chƣớng ngại Niết-bàn, đều gọi là pháp làm chƣớng đạo. 

Có ngƣời nói:  Ðạo có hai pháp (điều không sợ thứ bốn) là thánh định và thánh 

tuệ. Hai pháp ấy đƣa đến Niết-bàn. 

Có ngƣời nói: ba thánh đạo là vô lậu giới, định, tuệ. 

Có ngƣời nói: bốn pháp là Bốn thánh đế. 

Có ngƣời nói: năm căn xuất thế gian. 

Có ngƣời nói: sáu tánh xuất thế gian. 

Có ngƣời nói: bảy giác ý. 

Có ngƣời nói: tám thánh đạo, đƣa đến Niết-bàn. 

Các luận nghị sƣ nói: hết thảy vô lậu đƣa đến Niết-bàn, trong đó nếu có Sa-môn, 

Bà-la-môn  đi  đến  nói  lời  nhƣ  thật  rằng,  việc  ấy  không  nhƣ  vậy,  thì  Ta  cho  đến 

không thấy có chút nhân duyên sợ. Vì không thấy sợ, nên nói lời chân thật rằng, 

Ta an trú ở chỗ thánh chúa. 

 Hỏi: Vì sao Phật nói lời chân thật rằng, Ta an trú ở chỗ thánh chúa? 

 Ðáp: Tự công đức đã đầy đủ, cũng khiến chúng sanh đƣợc an lạc lợi ích. Nếu 

Phật tự đƣợc trú xứ an lạc mà không thể làm lợi ích chúng sanh, cũng không gọi 

là an trú ở chỗ thánh chúa. Nếu chỉ lợi ích chúng sanh mà không tự đầy đủ công 

đức, cũng không gọi là an trú ở chỗ thánh chúa. Nếu tự có công đức cũng lợi ích 

chúng sanh, vì vậy cho nên nói lời chân thật rằng, ta an trú ở chỗ thánh chúa. 

Lại nữa, Phật tự dứt ác, cũng dứt ác cho chúng sanh,  vì dứt hai ác nên đƣợc 

thanh tịnh bậc nhất, khéo thuyết pháp nên an trú ở chỗ thánh chúa. 

Lại nữa, đối Bốn thánh đế, ba lần chuyển mƣời hai hàng, có thể chuyển có thể 

phân biệt, hiển bày phu diễn nên nói Ta an trú ở chỗ thánh chúa. 

Lại  nữa,  có  thể  trừ  hết  tất  cả  nghi  hối,  tà  kiến,  giải  thích  đƣợc  tất  cả  nạn  vấn 

thâm sâu, nên gọi là an trú ở chỗ thánh chúa (là chỗ đệ nhất, tối thƣợng, cực 

cao, không thối không một, đầy đủ công đức, không giảm thiểu). Do sức nhân 

duyên công đức nhƣ vậy nên nói lời chân thật rằng, Ta an trú ở chỗ thánh chúa. 

 Ơû giữa chúng cất tiếng rống sư tử: Chúng ta là tám chúng Sa-môn, Bà-la-môn, 

Sát lợi,  Thiên, Tứ thiên vƣơng, Tam-thập-tam thiên,  Ma, Phạm. Chúng sanh ở 

trong  tám  chúng  này,  mong  cầu  trí  tuệ,  cho  nên  trong  Kinh  chỉ  nói  đến  tám 

chúng. Trong đây Phật cất tiếng rống sƣ tử cũng ở giữa hết thảy chúng, cho nên 

trong  Kinh  nói:  hoặc  còn  các  chúng  khác.  Vì  hễ  ai  nghe  đƣợc  âm  thanh  của 

Phật, đều gọi là chúng. 

Lại nữa, có ngƣời nói: Phật một mình ở chỗ vắng thuyết pháp, cho nên nói, ở 

giữa  chúng  nói  lời  chân  thật  rằng:  Ta  có  mƣời  lực,  bốn  không  sợ,  ấy  gọi  là  ở 

giữa chúng cất tiếng rống sƣ tử. 

Lại nữa, Phật khai thị: Ta chân thật nói rằng, Ta là sƣ tử, bậc nhất thiết trí ở giữa 

hết thảy thế gian, ai còn có nghi ngờ, không tin hãy đi đến, Ta sẽ giải thích cho. 

Do vậy nên nói ở giữa chúng rống tiếng sƣ tử. 

 Sư tử rống: Nhƣ sƣ tử vƣơng, sanh trong giống thanh tịnh, ở trong núi sâu hang 

thẳm, hàm vuông xƣơng lớn, thân thịt béo đầy, đầu to, mắt dài, sáng sạch, mi 

cao mà rộng, răng to sắc trắng bạch, miệng mũi vuông lớn, cứng rắn bền chắc, 

răng khít bằng nhọn, lè lƣỡi trắng đỏ, hai tai cao lên, lông tóc sáng nhuận, thân 

trên  rộng  lớn,  da  thịt  cứng  rắn,  xƣơng  sống  thẳng,  hông  nhỏ,  bụng  thon,  đuôi 

dài, móng nhọn, chân đứng vững vàng, thân lớn sức mạnh. Từ chỗ ở bƣớc ra, 

vặn  mình,  nhăn  mày,  gầm  gừ,  lấy  miệng  dũi  xuống  đất,  hiện  oai  thế  lớn,  ăn 

không lỗi thời, bày tƣớng thức dậy sáng sớm, biểu hiện sức sƣ tử vƣơng, làm 

oai  với  loài  hƣu  nai,  gấu,  cọp,  beo,  chồn  heo,  thức  tỉnh  chúng  ngủ  lâu,  hàng 

phục kẻ cao cƣờng có thế lực, tự mở đƣờng đi mà gầm thét lớn. Khi rống nhƣ 

vậy, các loài nghe đƣợc, hoặc mừng, hoặc sợ, loài ở hang ẩn trốn, loài ở nƣớc 

lặng sâu, loài trong núi lặng nép, voi bức vòng khóa cuồng cuống mà chạy, chim 

ở giữa không bay cao tránh xa. 

Phật sƣ tử cũng nhƣ vậy, sanh từ trong tộc tánh lớn của sáu Ba-la-mật và bốn 

thánh  chủng  xƣa  ( P.  Catràro  Ariyavámsà  –  bốn  thứ  làm  phát  sanh  hạt  giống 

 thánh: 1. Biết vui đủ y phục. 2. Biết vui đủ ẩm thực. 3. Biết vui đủ ngọa cụ. 4. Biết 

 vui đoạn vui tu. N.D. chú).  Ơû trong núi lớn tịch diệt, trong hang thiền định thâm 

sâu, đƣợc cái đầu  Nhất thiết chủng trí,  cái hàm  Nhóm các thiện căn,  con mắt  Vô 

 lậu chánh kiến sáng sạch, chân mày  Ðịnh tuệ bình đẳng cao rộng, răng to  Bốn 

 việc  không  sợ  trắng  sắc,  miệng   Vô  ngại  giải  thoát  đầy  đủ,  má   Bốn  chánh  cần 

chắc đầy, răng  Ba mươi bảy đạo phẩm dày khít bằng sắc, lè lƣỡi trắng đỏ  Tu bất 

 tịnh quán,  tai  Niệm tuệ cao thƣợng, tóc lông  Mười tám pháp không chung  sáng 

sạch  tƣơi  nhuận,  thịt  thân  trên   Ba  giải  thoát  môn   bền  chắc,  lƣng  thẳng   Ba  thị 

 hiện,  bụng  Minh hạnh đầy đủ chẳng hiện, lƣng  Nhẫn nhục thon nhỏ, đuôi  Viễn ly 

 hạnh dài, chân  Bốn như ý đứng vững, móng  Năm căn vô học nhọn bén, thế của 

 Mười lực vô lượng,  thân  Vô lậu pháp uẩn đầy đủ. Từ trú xứ  Tam-muội vương của 

chƣ Phật đi ra, trong đất  Chư pháp nhăn mày gầm gừ  Bốn vô ngại trí;  miệng  vô 

 ngại giải thoát,  nƣơng sức  Mười lực quảng đại ấy, độ chúng sanh không sai thời, 

chỉ  bày  tƣớng  sớm  mai  cho  thế  gian  trời  ngƣời,  hiển  bày  đức  của  đấng  Pháp 

vƣơng,  làm  oai  với  chúng  ngoại  đạo  tà  kiến  luận  nghị  sƣ,  giác  tỉnh  các  chúng 

sanh ngủ mê đối với Bốn đế, hàng phục sức kiêu mạn của kẻ đắm trƣớc năm 

uẩn là ta, mở đƣờng cho kẻ tà kiến dị học luận nghị. Nhƣ vậy, khiến kẻ hành tà 

đạo thì sợ hãi, ngƣời chánh tín thì vui mừng, kẻ độn căn đƣợc lợi, an ủi đệ tử, 

phá hoại ngoại đạo, chƣ thiên trƣờng thọ, hƣởng lâu cái vui cõi trời, thời biết rõ 

vô thƣờng. 

Các  chúng  sanh  nhƣ  vậy  nghe  tiếng  sƣ  tử  rống  Bốn  đế,  đều  sanh  tâm  nhàm 

chán, tâm nhàm chán nên đƣợc xa lìa, đƣợc xa lìa nên đƣợc vào Niết-bàn, ấy 

gọi là ở giữa chúng nhƣ sƣ tử rống. 

Lại nữa, Phật sƣ tử rống và sƣ tử rống có sai khác. Sƣ tử rống thì các loài thú 

kinh sợ, hoặc chết, hoặc gần chết, còn Phật sƣ tử rống thì khỏi sợ chết. Sƣ tử 

rống thì sợ, đời đời chết khổ, còn Phật sƣ tử rống, chỉ đời này chết, không còn 

khổ đời sau. Sƣ tử rống thì tiếng thô ác, chúng không ƣa nghe, sợ hãi sống chết, 

còn Phật sƣ tử rống thì tiếng nhƣ nhuyến, nghe không chán, tâm rất vui, nghe xa 

cùng khắp, thƣờng cho hai thứ vui là vui sanh cõi trời, và vui Niết-bàn; nhƣ thế là 

sai khác. 

 Hỏi: Phật rống tiếng rống sƣ tử cũng khiến cho ngƣời nghe sợ, cùng với sƣ tử 

rống có gì sai khác? 

 Ðáp: Nghe Phật sƣ tử rống đƣơng thời sợ ít mà sau đƣợc lợi ích lớn. Ngƣời có 

tâm đắm trƣớc tôi, ta, ngƣời khát ái cái vui thế gian, ngƣời tâm tà kiến thƣờng bị 

điên đảo ràng buộc, thì sanh sợ hãi, nhƣ trong Kinh nói: Phật thuyết Bốn đế, cho 

đến trên chƣ thiên cũng đều sợ hãi nghĩ rằng, chúng ta vô thƣờng, khổ, vô ngã, 

không, vì tâm điên đảo nên đắm trƣớc tƣớng thƣờng và vui, nhƣ thế là sai khác. 

Lại nữa, nghe sƣ tử rống, trứ ngƣời lìa dục, các ngƣời khác đều sợ, còn Phật sƣ 

tử rống thì  ngƣời  cầu Niết-bàn ly dục, ngƣời không ly dục đều sợ. Sƣ tử rống 

thời ngƣời thiện bất thiện đều sợ, còn Phật sƣ tử rống chỉ ngƣời thiện sợ. 

Lại nữa, sƣ tử rống mọi thời đều sợ, còn Phật sƣ tử rống tuy có làm chúng sanh 

sợ chút ít nhƣng mà chỉ bày tội ác thế gian, khiến đừng ƣa sanh trong thế gian, 

quán công đức lợi ích của Niết-bàn, trừ các thứ sợ hãi của thế gian, đóng đƣờng 

ác, mở đƣờng thiện, khiến ngƣời đi đến thành Niết-bàn. 

Lại nữa, do hai mƣơi việc nên Phật thuyết pháp gọi là sƣ tử rống, đó là vì nƣơng 

dựa mƣời lực, vì không thiếu, vì không sợ, vì âm thanh thanh tịnh, vì chƣa từng 

có,  vì  dắt  dẫn  đại  chúng,  vì  làm  ác  ma  kinh  sợ,  vì  làm  nhiễu  loạn  ma  dâm,  vì 

khiến chƣ thiên hoan hỷ, vì đƣợc ra khỏi lƣới ma, vì dứt ma trói buộc, vì phá lƣỡi 

câu ma, vì vƣợt qua cảnh giới ma, vì tự pháp tăng trƣởng, vì tổn giảm tha pháp, 

vì quả báo không hƣ dối, vì thuyết pháp chẳng trống không, vì ngƣời phàm phu 

vào  thánh  đạo,  vì  ngƣời  vào  thánh  đạo  đƣợc  đầy  đủ  hết  lậu,  và  tùy  chỗ  thích 

hợp chứng đắc ba thừa. Vì vậy nên Phật nói, gọi là sƣ tử rống; ấy là nghĩa tổng 

tƣớng, biệt tƣớng về sƣ tử rống. 

 Chuyển phạm luân: Thanh tịnh gọi là phạm. Trí tuệ và pháp tƣơng ƣng với trí tuệ 

của Phật gọi là luân (bánh xe). Lời của Phật nói, ngƣời lãnh thọ theo pháp hành 

trì, gọi là chuyển. Luân ấy lấy bốn niệm xứ đầy đủ làm cái bầu xa, năm căn, năm 

lực làm cái tay hoa xe, bốn nhƣ ý túc làm cái vành kiên cố, bốn chánh cần làm 

vành khít hợp, ba giải thoát làm gọng xe, thiền định trí tuệ làm điều hợp, vô lậu 

giới làm hƣơng bôi xe, bảy giác ý làm tạp hoa anh lạc, chánh kiến làm quay theo 

bên phải, tín tâm thanh tịnh làm sự ƣa vui, chánh tinh tấn làm đi mau, tiếng sƣ tử 

rống vô úy làm âm thanh tuyệt diệu, hay làm sợ ma luân, phá rã mƣời hai nhân 

duyên luân, hoại sanh tử luân, lìa phiền não luân, dứt nghiệp luân, làm chƣớng 

ngại thế gian luân, phá khổ luân, hay làm cho hành giả hoan hỷ, trời, ngƣời kính 

mộ. Luân ấy không ai lay chuyển đƣợc, luân ấy bảo trì Phật pháp, do vậy nên 

gọi là  chuyển phạm luân.  

Lại  nữa,  Phật  Chuyển  pháp  luân  nhƣ  Chuyển  luân  thánh  vƣơng  chuyển  bảo 

luân. 

 Hỏi: Phật và Chuyển luân thánh vƣơng có gì tƣơng tợ? 

 Ðáp: Ví nhƣ vua sanh ở trong dòng thanh tịnh không tạp, theo tộc tánh thành tựu 

gia nghiệp, đủ các tƣớng trang nghiêm thân, vƣơng đức đầy đủ, hay chuyển bảo 

luân, nƣớc thơm rƣới  đầu, thọ  vƣơng  vị ở  trên bốn thiên hạ, hoại trừ hết thảy 

phép giặc, khiến không dám  trái, kho báu đầy dẫy, quân cách bảy báu để làm 

trang sức, lấy bốn nhiếp pháp nhiếp thủ chúng sanh, khéo dùng vƣơng pháp, an 

ủi bổ nhậm quí tánh, đại thần chủ binh, để làm chánh sách trị nƣớc, vui vẽ bố thí 

trân  bảo  thƣợng  diệu,  tri  niệm  đến  ai,  thủy  chung  không  thay  đổi.  Phật  pháp 

vƣơng  cũng  nhƣ  vậy.  Các  đức  Phật  Thích-ca  Mâu-ni,  Nhiên  Ðăng,  Bảo  Hoa... 

sanh từ trong dòng chƣ Phật thanh tịnh, tiên Phật oai nghi hạnh nghiệp, đầy đủ 

32  tƣớng  để  tự  trang  nghiêm,  thánh  chúa  oai  nghi  đầy  đủ,  chuyển  chân  pháp 

luân, vị cam lồ trí tuệ rƣới trên đầu trí, làm bậc Chí tôn giữa ba cõi, phá hoại hết 

thảy giặc phiền não, chúng học, vô học hoan hỷ, cấm giới đã đƣợc kiết không 

dám trái phạm. Kho pháp bảo vô lƣợng đầy đủ, báu bảy giác phần trang nghiêm, 

đội quân 84.000 pháp tụ, lấy bốn nhiếp pháp xuất thế gian mà thu nhiếp chúng 

sanh, biết phƣơng tiện nói pháp Bốn thánh đế làm nghi thức của Pháp vƣơng, 

các đại tƣớng Xá-lợi-phất, Di-lặc khéo sửa trị pháp Phật quốc, dùng vô lậu căn, 

lực, giác, các thứ vui diệu bảo để bố thí, thâm cầu thiện sự cho hết thảy chúng 

sanh  là  chỗ  tƣởng  niệm  kiên  cố.  Ðó  là  chỗ  tƣơng  tợ  giữa  Chuyển  luân  thánh 

vƣơng với Phật Pháp vƣơng. 

Lại  nữa,  Phật  có  chỗ  thù  thắng  hơn  Chuyển  luân  thánh  vƣơng.  Chuyển  luân 

thánh  vƣơng  không  lìa  các  phiền  não,  Phật  đã  lìa  vĩnh  viễn  các  phiền  não; 

Chuyển luân thánh vƣơng chìm trong bùn sanh tử, Phật đã ra khỏi; Chuyển luân 

thánh vƣơng làm tôi tớ cho ái ân, Phật đã ra khỏi; Chuyển luân thánh vƣơng đi 

trong con đƣờng hiểm sanh tử, Phật đã qua khỏi. Chuyển luân thánh vƣơng ở 

trong bóng tối ngu si, Phật an trú trong quang minh đệ nhất; Chuyển luân thánh 

vƣơng tự tại cùng cực giữa bốn thiên hạ, Phật tự tại giữa vô lƣợng vô biên thế 

giới; Chuyển luân thánh vƣơng tài bảo tự tại, Phật tâm bảo tự tại; Chuyển luân 

thánh  vƣơng  khát  ái  cái  vui  cõi  trời,  Phật  cho  đến  cái  vui  ở  cõi  trời  Hữu  đỉnh 

cũng xa lìa; Chuyển luân thánh vƣơng theo bên ngoài mà tìm vui, Phật tự tâm 

sanh vui. Do vậy, Phật đối với Chuyển luân thánh vƣơng là thù thắng hơn. 

Lại nữa, Chuyển luân thánh vƣơng tay vận chuyển xe báu đi giữa hƣ không vô 

ngại, Phật vận chuyển xe pháp ở giữa hết thảy thế gian trời ngƣời không ngăn 

ngại. Ngƣời thấy đƣợc xe báu, các độc hại đều diệt, gặp đƣợc xe pháp thời tất 

cả độc phiền não đều diệt. Thấy xe báu thì các tai nạn ác hại đều diệt, gặp đƣợc 

xe pháp thời tất cả tai hại về tà kiến, nghi, hối đều tiêu diệt. Vua lấy xe báu trị 

thiên hạ, Phật dùng xe pháp trị hết thảy thế gian trời, ngƣời, khiến đƣợc tự tại 

với pháp. Ðó là chỗ tƣơng trợ giữa Chuyển luân thánh vƣơng với Phật. 

Lại nữa, xe pháp thù thắng hơn xe báu, xe báu hƣ dối, xe pháp chắc thật; xe báu 

tăng trƣởng lửa ba độc, xe pháp diệt lửa ba độc; xe báu hữu lậu, xe pháp vô lậu; 

xe  báu  vui  năm  dục  lạc,  xe  pháp  vui  pháp  lạc;  xe  báu  là  chỗ  kiết  xử,  xe  pháp 

chẳng phải chỗ kiết sử; xe báu đi chỗ có hạn lƣợng; xe pháp đi vô lƣợng quốc 

độ; xe báu do nhất tâm thanh tịnh bố thí nên có đƣợc đời đời, xe pháp do nhân 

duyên  nhóm  hết  thảy  thiện  căn  trong  vô  lƣợng  A-tăng-kỳ  kiếp  và  trí  tuệ  nên 

đƣợc;  xe  báu  sau  khi  vua  chết  không  còn  chuyển  động,  xe  pháp  sau  khi  Phật 

diệt độ vẫn chuyển động; xe báu ở nơi một ngƣời, xe pháp ở nơi hết thảy ngƣời 

khả độ. 

Lại nữa, Phạm là rộng, Phật chuyển xe pháp khắp cả mƣời phƣơng, nên gọi là 

rộng. 

Lại nữa, từ bốn tâm phạm hạnh (từ, bi, hỷ, xả) nói ra nên gọi là Phạm luân. 

Lại nữa, lúc Phật mới đắc đạo, Phạm thiên vƣơng thỉnh Phật Chuyển pháp luân, 

cho nên gọi là Phạm luân. 

Lại  nữa,  Phật  ở  thành  Ba-la-nại  Chuyển  pháp  luân,  A-nhã  Kiều-trần-nhƣ  đắc 

đạo, tiếng pháp nghe thấu Phạm thiên, nên gọi là Phạm luân. 

Lại nữa, có ngƣời quí Phạm thiên, muốn cho họ hoan hỷ, nên gọi là Phạm luân. 

Do vậy nên gọi là  Phạm luân.  

 Hỏi: Có khi Phật gọi là Pháp luân, khi gọi là Phạm luân, có gì sai khác? 

 Ðáp: Phạm luân và Pháp luân không khác nhau. 

Lại nữa, có ngƣời nói, nói Phạm luân là chỉ thị về bốn tâm vô lƣợng, nói pháp 

luân là chỉ thị về Bốn đế pháp. 

Lại nữa, nhân bốn tâm vô lƣợng đắc đạo, ấy gọi là Phạm luân, nƣơng pháp khác 

đắc  đạo,  ấy  gọi  là  Pháp  luân.  Phạm  luân  chỉ  thị  tứ  thiền,  Pháp  luân  chỉ  thị  ba 

mƣơi  bảy  đạo  phẩm,  Phạm  luân  chỉ  thị  thánh  đạo  tu  thiền,  Pháp  luân  chỉ  thị 

thánh đạo tu trí tuệ. Nhƣ vậy, phân biệt chỗ sai khác giữa Phạm luân và Pháp 

luân. 

 Hỏi: Pháp gì là tánh không sợ? 

 Ðáp: Lúc phật mới đắc đạo, đƣợc hết thảy Phật pháp, mƣời lực, bốn việc không 

sợ...  trong  đây  đƣợc  pháp  tƣơng  ƣng  với  bốn  trí  không  sợ  ở  đời  vị  lai,  gọi  là 

không sợ, nhƣ trong lúc bố thí, trong tâm phát sanh “xả” tƣơng ƣng với tƣ tâm 

sở. Lại nhƣ tƣơng ƣng với bốn tâm vô lƣợng gọi là pháp từ. 

 Hỏi: Trong bốn việc không sợ, có thứ lớp thế nào? 

 Ðáp:  Việc  không  sợ  đầu  là  chỉ  thị  ngƣời  biết  hết  thảy  pháp,  biết  hết  thảy  pháp 

nên nói ta đã sạch hết lậu, sạch hết lậu nên biết pháp làm chƣớng ngại sự hết 

lậu, dứt pháp chƣớng ngại đó nên nói đạo. 

Lại nữa, không sợ đầu, ví nhƣ thầy thuốc biết tất cả dƣợc thảo; không sợ hai, ví 

nhƣ biết tất cả bệnh dứt; không sợ ba, ví nhƣ biết đều cấm kyï; không sợ bốn; ví 

nhƣ chỉ thị những thứ nên ăn. 

Lại nữa, trong không sợ đầu nói về trí nhất thiết chủng, trong không sợ hai nói về 

không còn tập khí phiền não, trong không sợ ba nói pháp lỗi lầm, trong không sợ 

bốn nói về việc thành, đƣợc đến Niết-bàn. 

 Hỏi:  Nhƣ  trong  Bát-nhã  ba-la-mật,  mỗi  phẩm  đều  nói  năm  uẩn,  mƣời  lực,  bốn 

không sợ, mƣời tám pháp bất cọng đều không, vậy làm sao phân biệt nói tƣớng 

của nó. 

 Ðáp: Trong Phật pháp cái  không, bất khả đắc,  không chƣớng ngại gì đối với các 

pháp. Nhân cái  không, bất khả đắc ấy mà nói ra hết thảy Phật pháp, mƣời hai bộ 

kinh; ví nhƣ hƣ không không có gì, mà mọi vật đều nƣơng đó trƣởng thành. 

Lại nữa, nói mƣời lực, bốn không sợ, không vì chấp thủ tƣớng, trƣớc tâm phân 

biệt, mà chỉ  vì độ chúng sanh, biết chúng sanh nhờ nhân duyên này mà đƣợc 

giải  thoát.  Ví  nhƣ  nói  cỏ  thuốc  chỉ  vì  để  trị  lành  bệnh,  chứ  không  phải  để  tìm 

tƣớng cỏ thuốc, nhƣ trong Trung luận nói: 

 “Nếu tin các pháp không,  

 Aáy thời thuận với lý,  

 Nếu không tin pháp không,  

 Hết thảy đều trái mất,  

 Nếu lấy “Vô” là không,  

 Không có gì tạo tác,  

 Chưa làm đã có nghiệp,  

 Không làm, có tác giả,  

 Các pháp tướng như vậy,  

 Ai hay tư lường được?  

 Chỉ có tâm thẳng sạch,  

 Nói ra không nương tựa,  

 Lìa hai kiến có, không,  

 Tâm tự nhiên nội diệt”.  

 Hỏi: Trong pháp Thanh văn nói mƣời lực, bốn không sợ nhƣ vậy, còn trong Ðại 

thừa phân biệt mƣời lực, bốn không sợ thế nào? 

 Ðáp: Trong mƣời lực, bốn không sợ ấy,  biết hết biết khắp, ấy là trong Ðại thừa 

nói mƣời lực, bốn không sợ. 

 Hỏi:  Trong  pháp  Thanh  văn  cũng  nói  biết  hết  biết  khắp,  cớ  sao  nói  trong  Ðại 

thừa mới nói biết hết biết khắp? 

 Ðáp:  Trong  pháp  Thanh  văn  các  luận  nghị  sƣ  nói  Phật  biết  hết  biết  khắp  chứ 

chẳng phải Phật tự nói, nay trong Ðại thừa nói mƣời lực, bốn không sợ là Phật 

tự nói Ta biết hết biết khắp. 

Lại nữa, vì hàng Thanh văn nói mƣời lực, bốn không sợ hợp cùng với Bốn đế, 

mƣời hai nhân duyên các pháp Thanh văn, đều vì để đạt đến Niết-bàn, nay trong 

Ðại thừa nói mƣời lực, bốn không sợ vì hợp cùng với đại bi, các pháp thật tƣớng 

bất sanh bất diệt mà nói. 

 Hỏi: Phật có mƣời lực, bốn không sợ, Bồ-tát có chăng? 

 Ðáp: Có, thế nào? 1. Phát tâm nhất thiết trí, nên đƣợc lực cứng sâu bền chắc. 2. 

Ðầy đủ tâm đại từ nên đƣợc lực không bỏ hết thảy chúng sanh. 3. Không cần 

đến lợi dƣỡng cung kính cúng dƣờng, nên đầy đủ lực đại bi. 4. Tin hết thảy Phật 

pháp,  đầy  đủ  phát  sinh  hết  thảy  Phật  pháp  và  tâm  không  biết  nhàm  đủ,  nên 

đƣợc  lực  đại  tinh  tấn.  5.  Nhất  tâm  hành  theo  trí  tuệ,  không  hoại  oai  nghi,  nên 

đƣợc lực thiền định. 6. Trừ nhị biên, theo mƣời hai nhân duyên hành, dứt tất cả 

tà  kiến,  diệt  hết  thảy  ức  tƣởng  phân  biệt  hý  luận,  nên  đầy  đủ  lực  trí  tuệ.  7.  Vì 

thành tựu cho hết thảy chúng sanh, nên thọ vô lƣợng sanh tử, nhóm các thiện 

căn không biết nhàm đủ, biết hết thảy thế gian nhƣ mộng, nên đƣợc lực không 

chán sanh tử. 8. Quán thật tƣớng các pháp, biết không ta, không chúng sanh, tin 

hiểu các pháp không ra không sanh, nên đƣợc lực vô sanh pháp nhẫn. 9. Vào 

ba  quán  môn  giải  thoát  không,  vô  tƣớng,  vô  tác,  biết  thấy  Thanh  văn,  Bích-chi 

Phật giải thoát, nên đƣợc lực giải thoát. 10. Ðối thâm pháp đƣợc tự tại, biết tâm 

hành của chúng sanh đến đâu, nên đƣợc lực vô ngại trí. Ðó là mƣời lực của Bồ-

tát. 

Những gì là bốn việc không sợ của Bồ-tát? 1. Nhớ hết điều đã nghe, đƣợc các 

đà-la-ni,  ghi  nhớ  không  quên,  nên  ở  giữa  chúng  thuyết  pháp  mà  không  sợ.  2. 

Ðƣợc giải thoát đối với hết thảy pháp, biết phân biệt dùng hết thảy pháp dƣợc, 

biết  căn  cơ  của  hết  thảy  chúng  sanh,  nên  ở  giữa  chúng  tùy  theo  căn  cơ  mà 

thuyết pháp, không sợ. 3. Bồ-tát thƣờng xa lìa mọi sự sợ, không nghĩ rằng, mƣời 

phƣơng có ai đến vấn nạn ta, ta không thể đáp. Không thấy có tƣớng đó, cho 

nên ở giữa chúng thuyết pháp mà không sợ. 4. Cho mọi ngƣời tự do đến nạn 

vấn, mỗi mỗi đều đáp hết, dứt trừ nghi hoặc, cho nên ở giữa chúng thuyết pháp 

mà không sợ. Ðó là bốn không sợ của Bồ-tát. 

 Bốn trí vô ngại: Trí biết nghĩa vô ngại, trí biết pháp vô ngại, trí biết từ vô ngại, trí 

biết lạc thuyết vô ngại. 

 Trí  biết  nghĩa  vô  ngại:  Dùng  danh  tự  ngôn  ngữ  nói  sƣ  vật,  mỗi  mỗi  các  pháp 

tƣớng, nhƣ đất tƣớng cứng, trong đó tƣớng cứng là nghĩa, danh tự đất là pháp, 

dùng ngôn ngữ nói đất là từ, đối ba thứ trí ấy vui nói tự tại, gọi là lạc thuyết. 

Thông đạt không ngăn ngại bốn việc ấy gọi là trí vô ngại. 

Nƣớc  tƣớng  ƣớt,  lửa  tƣớng  nóng,  gió  tƣớng  động,  tâm  tƣớng  suy  nghĩ,  năm 

uẩn  tƣớng  vô  thƣờng,  năm  thọ  uẩn  tƣớng  vô  thƣờng,  khổ,  không,  hết  thảy 

tƣớng vô ngã. Phân biệt các pháp tƣớng chung, tƣớng riêng cũng nhƣ vậy; ấy 

gọi là trí biết nghĩa vô ngại. 

 Trí biết pháp vô ngại: Biết tên gọi của nghĩa ấy, tƣớng cứng gọi là đất. Phân biệt 

hết  thảy  danh  tự  nhƣ  vậy  không  trệ  ngại;  ấy  gọi  là  trí  biết  pháp  vô  ngại,  vì  cớ 

sao? Vì lìa danh tự thì nghĩa không thể có đƣợc. Biết nghĩa phải do nơi danh, vì 

vậy tiếp theo Nghĩa là Pháp. 

 Hỏi:  Nghĩa  với  danh  là  hợp  nhau  ƣ?  hay  lìa  nhau  ƣ?  Nếu  nghĩa  hợp  một  với 

danh, thời khi nói lửa phải bị cháy miệng, nếu lìa thời khi gọi lửa, nƣớc có thể 

đến? 

 Ðáp: Cũng không hợp cũng không lìa, ngƣời xƣa tạm đặt tên để gọi các pháp, 

ngƣời sau nhân tên ấy mà biết việc ấy, nhƣ vậy mỗi pháp đều có tên gọi, ấy là 

pháp. 

Tên gọi và nghĩa ấy làm sao khiến chúng sanh hiểu đƣợc? Vậy phải dùng ngôn 

từ phân biệt trang nghiêm mới khiến ngƣời ta hiểu đƣợc, thông suốt không trệ 

ngại; ấy gọi là trí biết từ vô ngại. 

Nói có đạo lý, khai  diễn  vô tận, đối các thiền định, cũng  đƣợc tự tại  không trệ 

ngại, ấy gọi là trí biết vui nói vô ngại. 

Trí vô ngại một và bốn ở trong chín địa, trí vô ngại hai và ba ở trong Dục giới và 

Phạm thiên. 

Trí vô ngại hai và ba thuộc về trí, trí vô ngại một thuộc mƣời trí, trí vô ngại bốn, 

thuộc chín trí.  (Mười trí xem chương 35 – N.D chú).  

Vô ngại ấy có ba bậc thƣợng, trung, hạ. Thƣợng chƣ Phật, trung đại Bồ-tát, hạ 

đại A-la-hán. 

 Hỏi: Lực, không sợ, không ngại; đều là trí tuệ. Bên trong có lực, bên ngoài không 

sợ là đủ rồi, sao lại còn nói không ngại? 

 Ðáp: Lực và không sợ đã phân biệt. Có ngƣời tuy không sợ mà ở giữa đại chúng 

thuyết pháp vẫn có ngại, vì vậy nên nói bốn trí vô ngại. Ðƣợc bốn trí vô ngại ấy 

trang nghiêm cho bốn không sợ, bốn không sợ trang nghiêm cho mƣời lực. 

Lại nữa, nói không sợ, hoặc có ngƣời nghi rằng sao một ngƣời có thể ở giữa đại 

chúng đƣợc tính không sợ? Phật nói vì trƣớc có mƣời lực, sau có bốn trí vô ngại 

cho nên ở giữa đại chúng thuyết pháp mà không sợ. Nhƣ vậy là phân biệt bốn trí 

vô ngại. 

 Hỏi: Trong đại thừa có bốn trí vô ngại của Bồ-tát chăng? 

 Ðáp: Có. Thế nào? 

 Trí biết nghĩa vô ngại: Nghĩa là thật tƣớng các pháp, không thể nói đƣợc. Nghĩa, 

tên gọi, ngữ ngôn không riêng khác. Trƣớc, sau, giữa cũng nhƣ vậy; ấy gọi là 

nghĩa. Không thể lìa tên gọi, ngữ ngôn mà riêng có nghĩa. Ba sự ấy bằng nhau 

nên gọi là nghĩa. 

Lại nữa, biết rõ ràng hết thảy nghĩa của các pháp, thông đạt không trệ ngại, ấy 

gọi là trí biết nghĩa vô ngại. 

 Trí  biết  pháp  vô  ngại:  Pháp  là  tên  gọi  của  các  nghĩa,  vì   nhờ  tên  gọi  mà  biết 

nghĩa. 

Lại nữa, Bồ-tát nhập vào trí biết pháp vô ngại, thƣờng tín pháp, không tin ngƣời; 

thƣờng  nƣơng  pháp,  không  nƣơng  phi  pháp.  Nƣơng  pháp  là,  không  gì  chẳng 

phải pháp sự, vì sao? Vì ngƣời ấy đối với hết thảy tên gọi và ngữ ngôn biết tự 

tƣớng vốn xa lìa. 

Lại nữa, lấy trí biết pháp vô ngại ấy để phân biệt ba thừa, tuy phân biệt ba thừa 

mà  không  hoại  pháp  tánh,  vì  cớ  sao?  Vì  pháp  tánh  là  nhất  tƣớng,  đó  là  vô 

tƣớng. Bồ-tát dùng ngữ ngôn ấy thuyết pháp, mà biết ngữ ngôn là không, nhƣ 

tiến gvang. Thuyết pháp khai thị cho chúng sanh, khiến tin, biết đồng pháp tánh, 

tên gọi, ngữ ngôn đƣợc nói ra thông suốt không trệ ngại, ấy gọi là biết pháp vô 

ngại. 

 Trí biết từ vô ngại: Dùng ngữ ngôn để nói nghĩa và tên gọi, các thứ trang nghiêm 

ngữ  ngôn,  tùy  căn  cơ  thích  hợp  dùng  ngữ  ngôn  khiến  cho  hiểu  rõ,  đó  là  ngữ 

ngôn trời, rồng, Da-xoa, Càn-thát-bà, A-tu-la, Ca-lầu-la, Ma-hầu-la-già, phi nhân. 

Ngữ  ngôn  Thích-đề-hoàn  nhân,  Phạm  thiên,  Tứ  thiên  vƣơng,  Thế  chủ.  Ngữ 

ngôn ngƣời, một lời, hai lời, nhiều lời, lƣợc nói, rộng nói, ngữ ngôn nữ, ngữ ngôn 

nam,  ngữ  ngôn  quá  khứ,  vị  lai,  hiện  tại.  Các  ngữ  ngôn  nhƣ  vậy  làm  cho  đều 

đƣợc  hiểu  rõ.  Tự  nói,  ngƣời  khác  nói,  không  có  khen  chê...  vì  cớ  sao?  Vì  hết 

thảy pháp không ở trong ngữ ngôn. Ngữ ngôn chẳng phải thật nghĩa. Nếu ngữ 

ngôn thật nghĩa, thời không thể dùng ngữ ngôn thiện nói điều bất thiện. Chỉ  vì 

đƣa vào Niết-bàn cho nên nói để cho hiểu, chớ chấp trƣớc ngữ ngôn. 

Lại nữa, dùng ngữ ngôn để khiến chúng sanh thật hành theo pháp nghĩa. Vì ngữ 

ngôn đều đƣa vào trong thật tƣớng các pháp. Aáy gọi là trí biết từ vô ngại. 

 Trí biết vui nói vô ngại: Bồ-tát ở trong một chữ có thể hết thảy chữ, trong một lời 

có thể nói hết thảy lời, trong một pháp có thể nói hết thảy pháp. Trong ấy điều 

đƣợc nói ra đều là pháp, đều là thật, đều là chơn, đều tùy theo ngƣời khả độ mà 

có đƣợc lợi ích. Nghĩa là ngƣời ƣa Khế kinh nói Khế kinh (Sùtra) cho họ, ngƣời 

ƣa Trùng tụng nói Trùng tụng (Geya) cho họ, ngƣời ƣa Ký biệt (Vyàkarana – Thọ 

ký) nói Ký biệt cho họ, ngƣời ƣa Phúng tụng (Gatha – Cô Khởi) nói Phúng tụng 

cho họ, ngƣời  ƣa Tự thuyết (Udana), Nhân duyên (Nidàna), Thí dụ (Avadàna), 

Bổn  sự  (Itivcttaka),  Bổn  sanh  (Jàtaka),  Phƣơng  quảng  (Vaipulya),  Vị  tằng  hữu 

(Adbhuta  –  Dharma),  Luận  nghị  (Upadésa),  đều  nói  cho  họ.  Tùy  theo  căn  của 

chúng sanh ƣa tin, mà vui nói. Nói tin căn cho ngƣời ƣa tin, nói tinh tấn căn cho 

ngƣời  ƣa  tinh  tấn,  nói  niệm  căn  cho  ngƣời  ƣa  siêng  niệm,  nói  định  căn  cho 

ngƣời ƣa nhiếp tâm, nói tuệ căn cho ngƣời ƣa trí tuệ. Cũng nhƣ năm căn, nói 

các thiện căn khác cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, vì căn của ngƣời dâm dục có hai vạn một ngàn, vì căn ấy Phật nói tám 

vạn bốn ngàn các pháp đối trị; tùy các căn ấy mà vui nói thứ lớp, căn pháp đối 

trị, Bồ-tát vui nói. Căn của ngƣời sân nhuế có hai vạn một ngàn, vì căn ấy Phật 

nói tám vạn bốn ngàn căn pháp đối trị; tùy các căn ấy, vui nói thứ lớp pháp đối 

trị, Bồ-tát vui nói. Căn của ngƣời ngu si có hai vạn một ngàn, vì căn ấy, Phật nói 

tám vạn bốn ngàn căn pháp đối trị; tùy các căn ấy vui nói thứ lớp pháp đối trị, 

Bồ-tát vui nói. Căn của ngƣời đẳng phần (tham, sân, si bằng phần nhau) có hai 

vạn một ngàn, vì căn ấy Phật nói 84.000 căn đối trị, tùy các căn ấy, vui nói thứ 

lớp pháp đối trị, Bồ-tát vui nói; ấy gọi là trí vui nói vô ngại. 

Lại nữa, Bồ-tát dùng trí vô ngại âáy, hoặc một kiếp, hoặc nửa kiếp, mỗi mỗi trang 

nghiêm  thuyết  pháp,  cũng  chẳng  hoại  các  pháp  tƣớng.  Vị  Bồ-tát  ấy,  hoặc  ẩn 

thân không hiện, mà dùng các lỗ chân lông thuyết pháp cho chúng sanh. Theo 

chỗ thích ứng, không sai bản hạnh. Bồ-tát ấy trí tuệ vô lƣợng, tất cả luận nghị sƣ 

không thể biết cùng tận, cũng không thể phá hoại. Bồ-tát ấy đƣợc trí vô ngại đó, 

khi  chuyển  thân  thụ  sanh,  tự  nhiên  biết  rõ  các  kinh  sách,  chú  thuật,  trí  tuệ,  kỹ 

năng  của  hết  thảy  ngũ  thông  tiên  nhân,  đó  là  bốn  Vệ-đà,  sáu  Ƣơng-già  chú 

thuật, biết các kinh mặt trời mặt trăng năm sao, kinh đoán mộng, đất động, quỷ 

nói, chim kêu, ngƣời câm, thú bốn chân, ngƣời bị quỷ ám nói, quốc vƣơng xem 

tƣớng  đƣợc  mùa  mất  mùa,  tƣớng  mặt  trời  mặt  trăng,  năm  sao  đấu  nhau,  y 

dƣợc, chƣơng toán, bốc số, ca múa, kỹ nhạc. Các kinh công xảo kỹ thuật nhƣ 

vậy  đều  biết  hết.  Sáng  suốt  hơn  mọi  ngƣời  và  các  ngoại  đạo,  không  tự  cao, 

không não hại ngƣời khác. Biết các việc thế tục ấy, không phải vì Niết-bàn. 

Bồ-tát  thành  tựu  bốn  trí  vô  ngại  nên  đƣợc  sắc  lực  quanh  minh  hơn  các  ngƣời 

Phạm-chí,  đƣợc  các  Phạm-chí  cung  kính  ái  lạc  tôn  trọng,  tâm  không  nhiễm 

trƣớc. Vì đƣợc chƣ thiên nhƣ vậy tôn trọng cung kính cũng không nhiễm trƣớc, 

chỉ sanh tâm nghĩ về vô thƣờng, khổ, không, vô ngã. Cũng dùng thần thông làm 

phát  khởi  tâm  chƣ  thiên  khiến  khát  ngƣỡng  mà  nói  pháp  cho  họ,  không  tận 

không hoại, dứt trừ nghi hối, khiến an trú Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

Aáy gọi là trong Ðại thừa nói về bốn trí lực vô ngại của Bồ-tát, hay cứu độ chúng 

sanh. Ðó là nghĩa của bốn trí vô ngại. 

 (Hết cuốn 25 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Lời nói đầu

	Cuốn 21

	Chương 31

	Giải Thích: Tám Bội Xả, Tám Thắng Xứ, Chín Thứ Đệ Định, Mười Nhất Thiết Xứ





	Chương 32

	Giải Thích: Chín Tưởng





	Chương 33

	Giải Thích: Tám Niệm









	Cuốn 22

	Cuốn 23

	Chương 34

	Giải Thích: Mười Tưởng





	Chương 35

	Giải Thích: Mười Một Trí









	Cuốn 24

	Chương 36

	Giải Thích: Mười Lực









	Cuốn 25

	Chương 37

	Giải Thích: Bốn Việc Không Sợ, Bốn Trí Vô Ngại












cover_image.jpg
DaiTriDol.uan2
Cuon21 25





